

فکشن ہاؤس کا کتابی سلسلہ (11)

# سہ ماہی تاریخ

ایڈیٹر : داکٹر مبارک علی

مشاورتی بورڈ

قاضی جاوید

حمزہ علوی

سعود الحسن خان

روبینہ سہگل

# محلہ "تاریخ" کی سال میں چار اشاعتیں ہوں گی

## خط و کتابت (برائے مضمایں)

بلاک 1، اپارٹمنٹ ایف-برج کالونی، لاہور کینٹ

فون 6665997:

ایمیل : lena@brain.net.pk.

## خط و کتابت (برائے سرکیلوشن)

### فکشن ہاؤس

18-مزگ روڈ، لاہور

فون : 7249218-7237430

قیمت فی شمارہ : 100 روپے

سالانہ : 400 روپے

قیمت مجلد شمارہ : 150 روپے

بیرون ممالک : 2000 روپے (سالانہ معہ ڈاک خرچ)

رقم بذریعہ بنک ڈرافٹ بنام فکشن ہاؤس لاہور، پاکستان

ظهور احمد خاں / رانا عبدالرحمن

پروڈکشن : ایم سرور

کمپوزنگ : فکشن کمپوزنگ منڈر، لاہور

پر نظر : زاہد بشیر پر نظر، لاہور

تاریخ اشاعت : اکتوبر 2001ء

## فہرست

5

### مضامین

|     |                                       |                   |
|-----|---------------------------------------|-------------------|
| 9   | امربکہ میں نصاب کی کتب                | ڈاکٹر مبارک علی   |
| 31  | کیا ایک مسلمان بھی انڈیں ہو سکتا ہے؟  | گینیندرا پانڈے    |
| 66  | ہندوستان میں قوم پرستی کا بدلتا مکالہ | ڈاکٹر منیشاثیکیکر |
|     | قبل از نوآبادیاتی دور کے ہندوستان پر  |                   |
| 89  | مارکس کے خیالات۔۔۔ ایک جائزہ          | ہرنس لکھیا        |
| 108 | تاریخ ہند اور کسان                    | عرفان حبیب        |

### نقطہ نظر

|     |              |                                 |
|-----|--------------|---------------------------------|
| 181 | النصار الدین | مغرب میں اواڑہ سازی کا عمل      |
|     |              | نئی روشن خیالی کے انسانی پبلو   |
|     |              | حالیہ ورلڈ آڈر میں این۔ جی۔ اوز |
| 195 | سعدیہ طور    | کم ساخت                         |

## تحقیق کے نئے زاویے

|     |                 |                                          |
|-----|-----------------|------------------------------------------|
| 213 | ڈاکٹر مبارک علی | ترکوں کی فتح ہندوستان                    |
| 217 | ڈاکٹر مبارک علی | ہندوستانی تاجر اور یورپی و ایشیائی تجارت |
| 224 | ڈاکٹر مبارک علی | چنگا: سکھوں اور انگریزوں کی حکومت        |
| 232 | ڈاکٹر مبارک علی | برطانوی مورخ اور سکھ تاریخ نویسی         |

## تاریخ کے بنیادی مأخذ

تاریخ فیروز شاہی  
شمیں سراج عفیف  
ترجمہ: محمد فدا علی طالب  
پانچواں حصہ

|     |   |             |                                                |
|-----|---|-------------|------------------------------------------------|
| 241 | : | پہلا باب    | : بادشاہ کی محلوئی                             |
| 243 | : | دوسرा باب   | : غیر مشروعات کا اتناع                         |
| 247 | : | تیسرا باب   | : ایک بت پرست کاشاہی دربار کے سامنے جلایا جانا |
| 249 | : | چوتھا باب   | : غیر مسلم افراد سے جزیہ وصول کرنا             |
| 251 | : | پانچواں باب | : عجیب التلاقت اور تین                         |
| 254 | : | چھٹا باب    | : خان اعظم تاتار خان                           |
| 258 | : | ساؤواں باب  | : خان جماں                                     |
| 279 | : | آٹھواں باب  | : ملک نائب باربک                               |
| 284 | : | نواں باب    | : ملک ملوک الشرق عماد الملک شیر سلطانی         |
| 291 | : | دوساں باب   | : ملک سید الحجاب                               |

## اواریہ

اس شمارے سے ہم ایک نیا سلسلہ "نقطہ نظر" کے عنوان سے شروع کر رہے ہیں۔ ہماری خواہش ہے کہ قارئین اس میں حصہ لیں اور تاریخ کے بارے میں، اس کے کسی دور، یا کسی پہلو پر جو رائے اور نقطہ نظر ہو، ان صفحات میں ان کا اظہار کریں۔ اگر اس کی وجہ سے بحث و مباحثہ شروع ہو تو اس سے ہمیں خوشی ہو گی۔ کیونکہ ہم اس پر یقین رکھتے ہیں کہ نظریات کو ہمیشہ چیلنج کرتے رہنا چاہیے، جب بھی کسی موضوع پر بحث و مباحثہ ہوتا ہے تو اس کے کئی پہلو سامنے آتے ہیں جو ذہن کی تنگ نظری کو دور کر کے اس میں وسعت اور روشن خیالی کو پیدا کرتے ہیں۔

ڈاکٹر مبارک علی

رمضان

## امریکہ میں تاریخ کی نصابی کتب

### ڈاکٹر مبارک علی

امریکہ کی تاریخ کا مطالعہ کرتے ہوئے، قاری کو جو چیز سب سے زیادہ متاثر کرتی ہے وہ ”پرانی دنیا“ اور ”نئی دنیا“ کا فرق ہے، جو اس پسلو کی جانب اشارہ کرتا ہے کہ پرانی دنیا زوال پذیر، فرسودہ، اور گناہوں سے آلوہ ہو چکی تھی۔ جب کہ نئی دنیا، پاک و صاف، شفاف، اور نئی امیدوں کے ساتھ ابھری تھی۔ اس فرق کو خصوصیت کے ساتھ بار بار ذہن نشین کرایا گیا ہے اور یہ ثابت کیا گیا ہے کہ امریکہ امیدوں و توقعات کی سرزین ہے، یہ ان خوابوں کی تعبیر ہے کہ جو دنیا ایک عرصہ سے دیکھ رہی تھی۔ یہ وہ سرزین ہے کہ جہاں پادشاہیں نہیں تھیں، امراء کا اقتدار نہیں تھا، یہاں فرد کا تاریخی کردار ہے کہ جس نے اپنی محنت و مشقت سے اپنی دنیا تغیری کی، لہذا ہم دیکھتے ہیں کہ خصوصیت کے ساتھ مقبول عام کتابوں کے موضوعات اس ذہن کی عکاسی کرتے ہیں۔

جیسے

امریکی قوم کی فتح (Triumph of the American Nation) امریکہ کی شان و شوکت (The American Pageant) عظیم ریپلک، امریکی طریقہ زندگی، امیدوں کی سرزین، امریکی قوم کا عروج وغیرہ وغیرہ۔

ان کتابوں کے موضوعات عام امریکی کے ذہن میں اس تاثر کو پیدا کرتے ہیں کہ وہ دنیا کی دوسری قوموں سے مختلف ہیں، اور ان کا ملک جو موقع دیتا ہے وہ دوسرے ملکوں میں میر نہیں ہیں۔ لہذا یہ لوگوں میں حب الوطنی اور قوم پرستی کے گرے جذبات کو پیدا کرتا ہے اور امریکی خود کو دوسری قوموں سے ممتاز سمجھنے لگتے ہیں۔ حب الوطنی، اور قوم پرستی کے جذبات کو پیدا کرنے اور ابھارنے کے لئے سب

سے موثر ذریعہ نصاب کی کتابیں ہوتی ہیں، اور خصوصیت سے تاریخ کی کہ جن کے ذریعہ ملک و قوم، اور شخصیتوں کے بارے میں ایسے تاثرات دیے جاتے ہیں کہ جو طالب علموں کو متاثر کرتے ہیں اور ان کا ذہن ان کو ابتداء ہی سے اس طرح سے قبول کرتا ہے کہ اس کے اثرات ان کی پوری زندگی میں رہتے ہیں۔

حکماء طبقے، چاہے کسی ملک کے ہوں، وہ نصاب کی کتابوں کے بارے میں بڑے حسas ہوتے ہیں، ان کا مقصد یہ ہوتا ہے کہ ان کا نظریہ اور نقطہ نظر طالب علموں کے ذہنوں میں بھاولیا جائے۔ لہذا ان کتابوں میں جن پہلوؤں پر زور دیا جاتا ہے وہ یہ ہیں کہ طالب علموں میں حب الوطنی کے جذبات پیدا کئے جائیں، سچائی کا اظہار اس طرح سے کیا جائے کہ جو پرمدید ہو، ناکامیوں کو اس شکل میں پیش کیا جائے کہ ان سے اخلاقی اسپاہ حاصل ہوں، اور طالب علم نامدید یا مایوس نہ ہو۔ مگر جہاں کامیابیاں ہوں، ان کو تفصیل سے پیش کیا جائے۔ جب بھی ریاست کا ذکر ہو، تو اس کے کارناموں کو اجاگر کیا جائے۔ تاکہ طالب علموں میں اس سے وقارواری کے جذبات پیدا ہوں اور وہ ریاست کو اپنا محافظ اور نگران سمجھیں۔

اس نقطہ نظر کے تحت جب تاریخ کی نصاب کی کتابیں تیار کی جاتی ہیں، تو ان کا بنیادی مقصد تاریخ پڑھانا یا تاریخ کے بارے میں معلومات فراہم کرنا نہیں ہوتا ہے، بلکہ اس کے ذریعہ سے طالب علم کی شخصیت اور ذہن کو متاثر بنانا ہوتا ہے۔

نتیجہ یہ نکلتا ہے کہ طالب علم میں تاریخ کا صحیح شعور پیدا ہونے کے بجائے، ایک غلط اور جھوٹا شعور پیدا ہوتا ہے، وہ اس قابل نہیں ہوتا ہے کہ تاریخی عمل کو سمجھ سکے، یا تاریخی قوتوں کے بارے میں آگئی حاصل کر سکے، بلکہ اسے یہ احساس ہوتا ہے کہ تاریخی عمل خود بخود جاری و ساری ہے یا عظیم شخصیتیں اس کو بنانے و بگاؤنے میں مصروف ہیں۔ تاریخی عمل میں معماشی، سیاسی، سماجی اور دوسرے عوامل کو نظر انداز کر دیا جاتا ہے۔

اگرچہ نصاب کی کتابیں برابر لکھی جاتی رہتی ہیں، مگر ان میں وہ مواہ شامل نہیں ہوتا ہے کہ جو نئی تحقیق کے ذریعہ سامنے آتا ہے۔ واقعات کی تفصیل کے بجائے، اس

کو صرف اس قدر بتایا جاتا ہے کہ جو ریاست کے نظریہ کے لئے ضروری ہو، اہم شخصیات کے نظریات کو بھی اس قدر بیان کیا جاتا ہے کہ جو ضروری سمجھے جاتے ہیں۔ جمل اختلافات ہوں، یا اتحارثی کو چیلنج کیا جاتا ہے، ان کو نظر انداز کر دیا جاتا ہے۔

نصاب کی کتابوں میں خاص طور سے تسلسل پر توجہ دی جاتی ہے۔ یہ بتایا جاتا ہے کہ اوارے اور روایات جو پسلے ہے قائم ہیں۔ یہ ایک تاریخی عمل کے نتیجہ میں پیدا ہوئے ہیں، لہذا ان کو تبدیل کرنا، یا ان میں رد و بدل کرنا، تسلسل کو توڑ دے گا جس کی وجہ سے معاشرہ انتشار و پر آنڈگی کا شکار ہو جائے گا اس لئے ان روایات اور ادaroں کو مستحکم کرنے کی ضرورت پر زور دیا جاتا ہے۔ اس کی ضرورت اس لئے ہوتی ہے، کیونکہ وہ طبقے جو اس نظام میں مراعات یافتہ ہیں انہیں اپنی حیثیت و پوزیشن اور مراعات کا تاریخی جواز مل جاتا ہے۔ وہ لوگ کہ جو ان مراعات سے محروم ہیں، یا تو اس کے ذمہ دار وہ خود ہیں، یا محرومی ان کا مقدار ہے، لہذا انہیں اپنی حالت کو تسلیم کرتے ہوئے حالات سے سمجھوئے کر لینا چاہئے۔

نصاب کی کتابوں کی ایک خاص بات یہ بھی ہے کہ ان میں متنازعہ موضوعات سے پرہیز کیا جاتا ہے اور طالب علموں کے لئے اس قسم کے موضوعات کو اس طرح سے بیان کیا جاتا ہے جیسے ان میں کوئی اختلاف رائے نہیں ہے۔

نصاب کی کتابوں کو جب اس انداز اور اسلوب سے لکھا جاتا ہے تو اس کے طالب علموں پر کیا اثرات ہوتے ہیں؟ اول تو اس کا نتیجہ یہ نکلتا ہے کہ طالب علموں میں تنقیدی سوچ اور تجزیاتی انداز پیدا نہیں ہوتا ہے۔ وہ واقعات کو سیدھے سادھے انداز میں سمجھنے اور دیکھنے کے عادی ہو جاتے ہیں، لہذا جب ماضی کو اس طرح سے دیکھا جائے گا تو اس کے نتیجہ میں حال کے واقعات کو بھی تنقیدی انداز میں دیکھنے اور پر کھنے کا شعور نہیں ہوتا ہے جس کی وجہ سے تبدیلی کی خواہش پیدا نہیں ہوتی ہے اور معاشرہ کا ہر طبقہ یہ سمجھتا ہے کہ اس کی حیثیت کا تعین تاریخی طور پر ہو چکا ہے۔ معاشرہ کے مسائل کو سمجھنے اور چیلنج کرنے کے بجائے، ان کو بغیر کسی تقید کے تسلیم کر لیا جاتا ہے، اس طرح یہ نصاب کی کتابیں تسلسل کی قوتوں کو تقویت دیتی ہیں۔

نصاب کی کتابوں کی ایک کمزوری یہ ہوتی ہے کہ ان میں معاشرے کے اکتشیق طبقوں کی تاریخ اور ان کے نظریات و افکار ہوتے ہیں، جب کہ اقلیتوں کی تاریخ اور ان کی سرگرمیوں کو نظر انداز کر دیا جاتا ہے۔ مثلاً امریکہ میں کہ جماں مقامی باشندوں کے علاوہ افریقی، ہسپانوی، چینی، جپانی، اور ایشیائی ہیں، وہاں تاریخ کی نصاب کی کتابوں میں یورپیوں کے بارے میں سب کچھ ہے، جب کہ معاشرے کے ان طبقوں کو نظر انداز کر دیا گیا ہے۔ جب یہ اقلیتیں تاریخ سے غائب ہو جاتی ہیں، تو معاشرے میں بھی ان کی موجودگی کو محسوس نہیں کیا جاتا ہے جب معاشرے کی ترقی اور تہذیب و تمدن و کلپنگ میں ان کی شمولیت کا ذکر نہیں ہوتا ہے تو ان کے بنیادی حقوق سے انکار کیا جاتا ہے۔ لہذا اقلیتیں ان کتابوں سے نفرت کرنے لگتی ہیں کہ جن کے صفات پر ان کا ذکر ہی نہیں ہوتا ہے۔ یا جب وہ تاریخ کے اس نقطہ نظر کے تحت واقعات کو دیکھتی ہیں کہ جن سے ان کو کم تر، زلیل، یا انسانیت کے درجہ سے گرا ہوا بتایا جائے، تو ایسی تاریخ ان کے لئے ذات کا باعث ہو جاتی ہے۔ مثلاً جب امریکی تاریخ میں "تھینکس گیونگ" (Thanks Giving) کو بطور تھوار منانے کا ذکر ہوتا ہے تو یہ واقعہ مقامی باشندوں کے لئے باعث دلچسپی اور باعث فخر نہیں ہوتا ہے۔ بلکہ اس کے پس منظر میں وہ یورپی تسلط اور اپنی غلامی کو دیکھتے ہیں۔

تاریخ کی نصاب کی کتابوں کی ایک اور کمزوری یہ ہے کہ ان میں عورتوں کا ذکر نہیں ہوتا ہے، اور اگر ہوتا بھی ہے تو بطور حاشیہ۔ ان کو بھی اقلیتوں کی طرح تاریخ کے صفات پر کوئی جگہ نہیں دی جاتی ہے۔

(1)

امریکہ میں تاریخ کی نصاب کی کتابوں کو کس نقطہ نظر سے لکھا گیا ہے، اس کے بارے میں جیمس، ڈبلیو، لوون (James W. Lowen) نے اپنی کتاب "وہ جھوٹ جو میرے استاد نے مجھے بتائے" (Lies my teacher told me) میں بڑی تفصیل سے لکھا ہے۔ امریکی نصاب کی کتابوں میں سب سے زیادہ اہمیت عظیم شخصیتوں کے کردار

کو وی گئی ہے اور ان کارناموں کو اجاگر کر کے ہیروز کی تشکیل کا کام کیا گیا ہے۔ جب بھی کسی شخصیت کو ہیرو کا درجہ دیا جاتا ہے تو سب سے پہلے اسے عام لوگوں سے مختلف ثابت کیا جاتا ہے اور اس بات پر زور دیا جاتا ہے کہ ہیرو میں انسانی کمزوریاں نہیں ہوتی ہیں اس خوبی کی وجہ سے وہ دوسرے لوگوں سے ممتاز اور علیحدہ ہوتا ہے۔ لیکن یہ حقیقت ہے کہ ہر انسان میں کمزوریاں ہوتی ہیں، لہذا ہیرو کی ان کمزوریوں کو چھپایا جاتا ہے اور اس کے کردار کے ان ہی پہلوؤں کو اجاگر کیا جاتا ہے کہ جو اسے عظیم و برتر ثابت کریں۔ اس نکتہ کو ڈبلیو۔ اے۔ بی۔ دو بوائے (W. E. B. Du Bois) نے اس طرح سے بیان کیا ہے:

تاریخ کا مطالعہ کرتے ہوئے قاری کو اس وقت ہیران ہوتی  
ہے کہ جب یہ بات بار بار دھرائی جاتی ہے کہ برائی کو بھلا دینا  
چاہئے، یا اسے منع کر کے قابل قبول صورت میں بدل دینا  
چاہئے۔ مثلاً ہم سے کہا جاتا ہے کہ ہمیں یہ یاد رکھنے کی ضرورت  
نہیں کہ ڈینیل ویبستر (Daniel Webster) شراب کے  
نشہ میں دست ہو جاتا تھا، بلکہ صرف یہ یاد رکھنا چاہئے کہ وہ ایک  
بہترین وکیل تھا۔ ہمیں یہ بھلا دینا چاہئے کہ جورج واشنگٹن غلام  
رکھتا تھا..... بلکہ اس کی وہ چیزیں یاد رکھنی چاہئیں کہ جس سے  
اس کا انتبار ہو، جو ہمیں نیک کاموں کی ترغیب دیں۔ اس نظر  
نظر کی وقت یہ نہ ہے کہ اس کی وجہ سے تاریخ اپنی افادیت کو کھو  
دیتی ہے۔ یہ شخصیتوں اور قوموں کی وہ تصویر بھاتی ہے کہ جو  
کمزوریوں اور غلطیوں سے پاک ہوتی ہیں۔ لیکن یہ سچائی نہیں  
 بتاتی ہے۔

لون یساں دو امریکی شخصیتوں کا ذکر کرتا ہے کہ جو زمانہ حال کی ہیں، اور جن کے  
بارے میں پوری پوری معلومات بھی موجود ہیں، مگر جب ان کا ذکر نصاب کی نکاتبوں میں  
آتا ہے تو ان کی شخصیت سے ان ہی پہلوؤں کو سامنے لایا جاتا ہے کہ جو ریاست کے

نظریہ کے مطابق ہوں۔ اور ان کو چھپا دیا جاتا ہے کہ جن سے ان کے کروار کے دوسرے پہلو سامنے آتے ہوں۔ مثلاً نصاب کی کتابوں میں مشہور امریکی خاتون ہیلن کلیر (Hellen Keller) کا جب ذکر کیا جاتا ہے، اسے انہی، بھری، اور گوگی ہونے اور ان جسمانی نقائص کے باوجود تعلیم حاصل کرنے اور معاشرے میں ایک اہم مقام پیدا کرنے کی حیثیت سے ہیروئن کا درجہ دیا جاتا ہے۔ طالب علموں کو صرف اس حد تک بتایا جاتا ہے، لیکن اس کی زندگی کے بقیہ حصہ کو چھپا دیا جاتا ہے، اور یہ نہیں بتایا جاتا کہ ہیلن کلیر ایک انقلابی سو شلسٹ تھی کہ جس نے 1909ء میں میسا چوٹ کی سو شلسٹ پارٹی میں شمولیت اختیار کر لی تھی۔ جب 1917ء میں روس میں انقلاب آیا ہے تو اس کی تعریف کی تھی ”شرق میں ایک نیا ستارا ابھر رہا ہے۔“ تکفیں اور دکھ کے بعد قدیم نظام سے ایک نئے نظام کو پیدا کیا گیا ہے۔“ کلیر کے سو شلسٹ نظریات کی وجہ اس کے اپنے تجربات تھے ان میں وہ تجربات بھی تھے کہ جو مذکور لوگوں کے ذریعہ اس نے حاصل کئے تھے۔ اس کی اپنی تحقیق کے نتیجہ میں جسمانی نقائص کی ایک اہم وجہ غربت اور غذا کی کمی ہوتی ہے۔ غریب و رکار حادثہ میں انہے ہو جاتے ہیں یا علاج کی سولت نہ ملنے سے مذکور بن جاتے ہیں۔ غذا بیماریوں اور خاص طور سے انہے پن کی وجوہات معاشرے کے طبقاتی نظام میں ہے۔ اس کی تحقیق مخفی کتابوں کے ذریعہ ہی نہیں تھی بلکہ جیسا کہ اس نے کہا ”میں مخلائق کی دکانوں، فیکٹریوں، اور کچی آبادیوں میں گئی، اگرچہ میں دیکھ نہیں سکتی تھی، مگر محسوس ضرور کرتی تھی۔“ لیکن جیسے ہی اس کے سو شلسٹ خیالات کا اظہار ہوا، کلیر اپنے بڑی اور بدمعاش عورت بن گئی۔ اب تک وہ اخبارات کہ جو اس ہمت اور بہادری کی تعریف میں قصیدہ خواں تھے، اب وہ اس کے جسمانی نقائص اور مذکوری کامڈاں اڑانے لگے۔ کہا گیا کہ جسمانی طور پر وہ خود اس قابل نہیں کہ اپنے نظریات تشكیل دے سکے، اس لئے اس کو سو شلسٹوں نے اپنی مرضی کے مطابق ڈھلا ہے۔

ہیلن کلیر کے کروار کے یہ دو پہلو ہیں۔ ایک وہ مذکور ہونے کے باوجود زندگی سے بھرپور ہے، دوسرے معاشرے کی خرابیوں کو طبقاتی تقسیم کا ذمہ دار ٹھرا تی ہے۔

مگر نصاب کی کتابوں سے اس کے انقلابی کردار کو خارج کر دیا گیا ہے اور اس کے ان کردار کو اجاگر کیا ہے کہ جو تسلط شدہ نظریات کے لئے خطرہ نہیں ہے۔

اس کے برعکس جب امریکی صدر وڈرو ولسن (Woodrow Wilson) کے بارے میں نصاب کی کتابوں میں ذکر آتا ہے تو بتایا جاتا ہے کہ اس نے پہلی جنگ عظیم میں "مجبوراً" شرکت کی، اور پھر کوشش کی کہ لیگ آف نیشن کے ذریعہ دنیا میں امن کو قائم کیا جائے۔ دنیا کی اقوام کے لئے اس نے حق خود ارادی کے اصول کو اپنایا۔ یہ بھی بتایا جاتا ہے کہ اس نے عورتوں کو ووٹ دینے کے حق کو تسلیم کیا وغیرہ۔ لیکن اس کے بارے میں جو نہیں بتایا جاتا اس کے نسل پرستانہ خیالات تھے کہ جن کی بنیاد پر اس نے وفاقی حکومت میں نسل کی بنیاد پر علیحدگی (Segregation) پر عمل کیا اور کالی آبادی کو دور رکھا، دوسرے غیر ملکوں میں فوجی مداخلت تھی۔

روس میں انقلاب کے بعد جب حکومت کی مخالفت ہوئی، تو ولسن نے واٹ روی فوجوں کی مدد کی اور برطانوی فرانسیسی، اور جیلانی فوجوں کے ساتھ ساتھ امریکی فوجی روس میں ولادی واٹک سے بیکال جھیل تک پیش تقدی کرتے ہوئے گئی۔ یہ فوجیں اس وقت واپس آئیں کہ جب واٹ روی فوجیں خلکت بکھا گئیں۔ نصاب کی کتابوں میں "روس سے یہ نامعلوم جنگ" غائب ہے، اس لئے یہ ان تعلقات کے بارے میں بھی تاواقف ہے کہ امریکہ اور روس کے درمیان سرد جنگ کے دوران رہے۔

نصاب کی کتابوں میں اس کا بھی ذکر نہیں کہ ولسن نے کیوبا، ڈوی نیکن ریپبلک، ہائنتی اور نکارا گوا میں جو مداخلت کی اس کی وجہ سے ان ملکوں میں بدترین فوجی آمریتیں قائم ہوئیں۔ نصاب کی کتابوں میں اگر فوجی مداخلت کا ذکر ہے تو ساتھ ہی میں اس کا جواز بھی دینے کی کوشش کی گئی ہے، مثلاً جزاڑ غرب الہند میں مداخلت کے بارے میں کہا گیا ہے کہ "اگرچہ وہ سمجھتا تھا کہ جزاڑ غرب الہند میں فوجی مداخلت اخلاقی طور پر صحیح نہیں ہے، لیکن اس کے لئے اس کے علاوہ کوئی چارہ نہیں تھا کہ وہ یہ قدم اٹھائے۔"

1914ء میں میکسیکو میں فوجی مداخلت کے بارے میں لکھا گیا کہ "صدر ولسن اس

پر مجبور ہوا کہ وہاں فوجیں بھیجے گا کہ امریکی سرمایہ محفوظ رہے۔ ولسن کے دور صدارت میں اس کے تین ازم قابل ذکر ہیں، ”ریس ازم“ کو لوٹیل ازم، ”ایمپنی کمیونززم“۔ ولسن کی انتظامیہ مکمل طور پر نسل پرست اور سفید رنگ کی برتری کی قائل تھی اور اس پر یقین رکھتی تھی کہ بلیکس کم تر مخلوق ہیں۔ اگرچہ الیکشن کے وقت اس نے سول رائٹس کی بات کی تھی، مگر منتخب ہونے کے بعد وہ یہ وعدے بھول گیا۔ اس نے وفاقی حکومت میں گوروں اور کالوں کو علیحدہ کر دیا، جب جنوبی شریوں کے بلیکس نے اس کے خلاف احتجاج کیا تو ان پر پولیس نے فائزگ کی۔

اگرچہ اس کے حق خود ارادت کے اصول کا پروپیگنڈہ کیا جاتا ہے، مگر جب پیرس میں ہیو جی منہ نے ویٹ نام کے لئے اس کا مطالبہ کیا تو ولسن نے اسے تسليم کرنے سے انکار کر دیا۔

نصاب کی کتابوں میں ولسن کے اس کردار کا ذکر نہیں۔ نصاب کی کتابوں کا ہو مقصد پہلایا جاتا ہے وہ یہ کہ ہیروز کو بطور آئیڈیل پیش کیا جائے، بطور انسان نہیں، مگر لوگ ان سے مرعوب ہوں اور خود کو ان سے کم تر سمجھیں۔

یہاں ان دو شخصیتوں کو بطور مثال پیش کیا گیا ہے، ورنہ یہ ایک ماذل ہے کہ جس کے تحت ہیروز کی تشکیل کی جاتی ہے، کہ جو ریاست کے نظریات کی حمایت کرے۔ اس عمل میں یہ شخصیتیں اپنی تاریخی اور حقیقی حیثیت کھو دیتی ہیں اور طالب علموں کے لئے مثالی بن کر ابھرتی ہیں کہ جو انہیں تخلیق سے زیادہ تقلید پر قائل کرتی ہیں۔

## (2)

امریکہ کی دریافت کے بارے میں اب تک جو تحقیق ہوئی ہے، اس سے یہ ثابت ہوتا ہے کہ اس نے برا عظم کو دریافت کرنے کا سرا کولمبس کے سر نہیں ہے، کیونکہ اس سے پہلے لوگ یہاں جا چکے تھے، کولمبس اس سلسلہ کی یہ آخری کڑی ضرور ہے۔ ان لوگوں میں جن کے بارے میں امریکہ کی دریافت جاتی ہے اول فونیقی ملاح ہیں کہ جو تجارت کے سلسلہ میں یورپ اور جزائر غرب المند تک جاتے رہے تھے۔ یہ افریقی،

ایشیائی اور یورپی اقوام کہ جو کولمبس سے پہلے امریکہ آئیں دراصل انہوں نے یہاں کوئی دیرپا اثرات نہیں چھوڑئے، اور نہ ہی انہوں نے یہاں کے باشندوں سے قریبی تعلقات قائم کئے۔ ان دریافتتوں کے بارے میں خاموشی اختیار کی جاتی ہے کیونکہ ”یہ بات کہ امریکہ کو افریقیوں نے دریافت کیا تھا، امریکی مورخوں کے لئے بھی بھی قائل قبول نہیں ہوگی۔“ جب کہ حقیقت یہ ہے کہ پرتگال کے حکمران پرنس ہنری ان ہی مہمات سے متاثر ہوا تھا۔

امریکی نصاب کی کتابوں میں کولمبس بطور ہیرو ہے کہ جس نے اس نے برابع عظیم کو دریافت کیا۔ کولمبس نے آخر یہ سفر کیون کیا تھا؟ اس کے مقاصد کے بارے میں وضاحت نہیں کی جاتی ہے۔ ”جنت کی فتح“ (Conquest of Paradise) ایک اہم کتاب ہے۔ کولمبس کا مقصد دولت کی تلاش تھی۔ اس کا کہنا تھا کہ سونے سے بہتر اور قیمتی اور کوئی شے نہیں ہے۔ جس کے پاس سونا ہو وہ ہر چیز حاصل کر سکتا ہے، بلکہ اس کے ذریعہ اپنی روح کو جنت میں بھی لیجا سکتا ہے۔

لہذا نئی دنیا کی دریافت کے بعد اس کی توجہ سونا حاصل کرنے میں تھی۔ اگرچہ اس نے دولت حاصل کرنے کے لئے بڑے جتن کئے، مگر اس کی موت غربت اور گمنامی کی حالت میں ہوئی۔ جب کہ نصاب کی کتابوں میں ہے کہ وہ امیرانہ خات کے ساتھ رہا، اور خوش حالی کی زندگی گزاری۔

امریکہ کی دریافت اور وہاں یورپیوں کی آمد کے بعد کیا ہوا؟ یہ ایک ایسی کہانی ہے کہ جو یورپیوں کے لئے تو پابعث رحمت ہے کہ انہیں ایک نیا برابع عظیم مل گیا کہ جہاں انہوں نے اپنی زائد آبادی کو آباد کر دیا، دوسری طرف اس کے ذرائع انہیں مل گئے کہ جن کو استعمال کر کے انہوں نے معاشی طور پر ترقی کی۔ امریکہ کی دریافت اور اس کی ترقی میں امریکہ کا جو حصہ ہے، اس پر بلات (Blaut) نے بڑی تفصیل سے اپنی کتاب ”1492“ میں روشنی ڈالی ہے یہ ایک ایسا پہلو ہے کہ جسے عام طور سے نظر انداز کر دیا جاتا ہے۔

لیکن اس دریافت کے بعد وہاں کے مقامی باشندوں کے ساتھ جو سلوک ہوا، اس

کے بارے میں نصب کی کتابوں میں کم ہی بتایا جاتا ہے۔ اس میں سے ایک اہم پہلو یہ تھا کہ مقامی لوگوں کو زبردستی عیسائی بیٹایا جائے۔ اس سلسلہ میں جب تھے علاقوں پر قبضہ کیا جاتا تھا تو وہاں لوگوں کو اس بات پر آمادہ کیا جاتا تھا کہ وہ اپنی بھرتی کے لئے عیسائی مذہب اختیار کر لیں۔ یہ دستور تھا کہ لوگوں کو جمع کر کے ہسپانوی زبان میں انہیں فرمان سنایا جاتا تھا۔ مثلاً ایک فرمان کی زبان یہ تھی:

میں تم سے درخواست کرتا ہوں کہ تم چرچ کو پوپ کے ہم پر تسلیم کرو اور بادشاہ کو اس سرزین کا حکمران مانتے ہوئے اس کے ساتھ وقاری کرو۔ اگر تم نے ایسا نہیں کیا، تو میں تمہیں یقین دلاتا ہوں کہ میں خدا کی حمایت اور مدد سے تمہارے خلاف عمل کروں گا۔ میں تم سے جنگ کروں گا، جہاں کہیں بھی ہو، اور اس جنگ میں میں ہر طریقہ کو استعمال کروں گا۔ میں تمہارے کندھوں پر اطاعت و فرمان برداری کا جواہروں گا اور چرچ و بادشاہ کی خدمت پر مجبور کروں گا۔ میں تمہاری عورتوں اور بچوں کو قید کر کے غلام بنا لوں گا..... موت اور زخم جن سے تم اس عمل میں دوچار ہو گے وہ تمہاری اپنی خطا ہو گی، اس میں ہمارے بادشاہ یا وہ شخص کہ جو تم پر قابض ہو گا، بے خطا ہو گا۔

مقامی آبادی چونکہ نیکنالوچی میں یورپ سے مقابلہ نہیں کر سکتے تھے۔ اس لئے گھوڑوں کی وجہ سے ہسپانویوں کو جو برتری تھی، اور ہتھیاروں میں انہیں جو فویت تھی، اس نے انہیں فاتح بنایا، اور انہوں نے لوگوں کو مفتاح بنانے کی زمین کو اپنی نو آبادیات میں تبدیل کر دیا۔ لہذا اس دریافت میں اہل یورپ کو زمین، دولت، اور لوگوں کی محنت و مزدوری ملی کہ جس کا انہوں نے پوری پوری طرح سے استھانال کیا، یہ اپنی میل ازم، نسل پرستی، اور لائق کی شکل میں ابھر۔

ابتداء میں مقامی باشندوں نے نئے آنے والوں کے ساتھ تعاون کیا، انہیں کھانا اور رہائش میا کی یہاں تک کہ اپنی عورتوں سے جنسی تعلقات پر بھی احتجاج نہیں کیا۔ مگر

جب صورت حال بہت بگڑی تو انہوں نے مراجحت کی، مراجحت نے ہسپانوی کو جنگ کا بہانہ دیا، مثلاً 24 مارچ 1493 اور اراوک (Arawak) قبیلہ کو کچھے کے لئے کولمبس کی فوجیں گئیں۔ ان میں 200 سپاہی تھے 20 گھنٹے سوار تھے، 20 ڈکاری کتے تھے کہ جنہیں مقاہی لوگوں پر چھوڑ دیا گیا جنہیں وہ نوچ نوچ کر کھا گئے۔ کولمبس کا لڑکا جس نے اپنے باب پ کی زندگی کی تاریخ لکھی وہ اس فتح کے بعد لکھتا ہے کہ ”خدا کی مدد سے جلد ہی مکمل فتح ہو گئی۔“

اس فتح کا دوسرا رخ مقاہی عورتوں کا جنہی استغلال ہے 1493ء میں کی مم جب جزائر غرب الہند پہنچی تو کولمبس نے اپنے فوجیوں کو وہاں کی عورتیں بطور تحفہ دینے کا اعلان کر دیا کہ وہ انہیں ریپ کر سکتے ہیں۔ 1500ء میں کولمبس نے اپنے ایک دوست کو لکھا کہ ”ایک سو کاٹلیا کے رہنے والوں کو آسانی سے اسی طرح سے عورتیں مل گئیں جس طرح سے زراعت کے لئے زمین، یہاں پر بہت سے دلال ہیں کہ جو لڑکیوں کی تلاش میں پھرتے ہیں، وہ لڑکیاں کہ جن کی عمر 9 اور 10 سال ہے ان کی بہت مانگ ہے۔“

کولمبس کی دریافت نے مقاہی باشندوں کا جو قتل عام کرایا، انہیں غلام بنایا، ان کی عورتوں کی عصمت دری کی گئی، یہ سب نصاب کی کتابوں میں نہیں، ان کتابوں میں کولمبس ایک ہیروین کراہرتا ہے کہ جس نے بہادری، ہمت، اور حوصلہ سے ایک نئی دنیا دریافت کی۔ یہ سفید اقوام کا آئینیلیل ہے۔ اس وجہ سے اس کے نام پر ملکوں کے نام، ”شروع، سڑکوں، عمارتوں اور اداروں کے نام ہیں۔“

لیکن اس مرتبہ جب 1992ء اس کی یاد میں پانچ سو سالہ جشن منانے کا اعلان ہوا تو امریکہ کے مقاہی باشندوں نے کہ جنہوں نے اب اپنی تاریخ کی تشکیل کرنی شروع کی ہے اس پر سخت احتجاج کیا اور مزید تحقیق نے کولمبس اور اس کے ساتھیوں کے ان جرائم کو آئینکار کیا کہ جن کا مقاہی لوگ ڈکار ہوئے تھے۔ اس کا نتیجہ یہ ہوا کہ وہ جشن کہ جوشان و شوکت سے متلا جانے والا تھا، وہ منسوخ ہوا۔ اس سے یہ ثابت ہوتا ہے کہ اگرچہ تاریخ کو سمح کیا جاتا ہے اور طاقت ور لوگ اسے اپنے مقاصد کے لئے

استعمال کرتے ہیں، لیکن اگر اس کا موثر جواب دیا جائے اور تاریخ کے وہ حقائق کہ جو پوشیدہ ہیں انہیں سامنے لایا جائے تو اس کے نتیجہ میں لوگ حقیقت سے واقف ہوتے ہیں۔ اگرچہ کولمبس کے بارے میں اور مقامی لوگوں کے ساتھ کیا ہوا اس سے امریکہ کی اکثریت واقف نہیں، مگر حقائق اب چھپے ہوئے نہیں ہیں، اور ایک وقت وہ آئے گا کہ یہ حقائق نصاب کی کتابوں میں بھی شامل کرنا پڑیں گے۔

(3)

لوون لکھتا ہے کہ میں نے ایک بار اپنے طالب علموں سے سوال کیا کہ ریاست ہائے متحده امریکہ کب آباد ہوا؟ تو اس کا خیال تھا کہ طالب علم 30,000 ق-م یا کولمبس کی آمد سے پہلے کی تاریخ بتائیں گے۔ مگر وہ یہ سن کر حیران رہ گیا کہ طالب علموں نے 1620ء کی تاریخ بتائی کہ جس کا تعلق ”تھینکن گیونگ ڈے“ (Thanks Giving Day) سے ہے۔ اگرچہ وہ اس پر بھی اعتراض کرتا ہے کہ یہ تاریخ کئی لحاظ سے غلط ہے کیونکہ 1614ء میں امریکہ میں ڈچ آباد ہو چکے تھے، بلکہ اس سے بھی پہلے 1607ء میں لندن کمپنی نے ورجینیا میں جیس ٹاؤن آباد کر لیا تھا۔ لیکن 1620ء میں پلے ماوچھ (Play Mouth) کی مతھ ایسی بنی کہ طالب علموں کے لئے یہی تاریخ اہم بن گئی۔ ایک نصاب کی کتاب کہ جس کا نائل ”امریکی روایت“ (American Tradition) ہے اس میں لکھا ہے کہ:

کچھ دیکھ بھال کے بعد زائرین (Pilgrims) نے پلے ماوچھ بندرگاہ کے اردو گرد اپنی آبادی قائم کی۔ بد قسمتی سے وہ دسمبر کے مہینہ میں یہاں آئے اس وجہ سے نیو انگلینڈ کی سردو برواشت کرنے کے لئے پوری طرح سے تیار نہیں تھے۔ لیکن مقامی انڈینز نے دوستانہ طور پر ان کی مدد کی۔ انہیں کھانے کی اشیاء دیں اور یہ بتایا کہ انماں کاشت کیسے کریں۔ جب گرمی کا موسم آیا تو آباد کاروں نے کاشت کاری کی، مچھلیاں پکڑیں اور شکار کیا

اور اس طرح اگلی سردی کی تیاریاں کیں۔ جب انہوں نے اپنی پہلی فصل کالی تو اس خوشی میں اپنے انڈینز دوستوں کے ہمراہ انہوں نے ”تھینکس گیونگ“ کا جشن منایا۔

لیکن نصاب کی کتابوں میں یہ ذکر نہیں کہ یورپی آباد کار اپنے ہمراہ یورپ کی بیماریاں بھی لائے۔ ان میں خصوصیت سے پلیگ اور خسرہ کی بیماریاں تھیں۔ ایک اندازے کے مطابق 90 سے 96 فیصد نیو انگلینڈ میں رہنے والے انڈینز ان بیماریوں کی وجہ سے مر گئے۔ ان کے گاؤں کے گاؤں آبادی کے مرنے سے ویران ہو گئے۔ جب ان زائرین نے ان کے تباہ شدہ گاؤں دیکھے تو ان کے تماشات تھے کہ ”گاؤں تباہ شدہ حالت میں ہیں کیونکہ ان کی دیکھ بھال کرنے والا کوئی نہیں ہے۔ زمین پر ہزاروں مرے ہوئے انڈینز کی ہڈیاں اور کھوپڑیاں بکھری ہوئی ہیں، ان میں سے کوئی باقی نہیں بچا کر ان کی لاشوں کو دفن کر دیتا۔“ ان بیماریوں کے نتیجے میں مقامی لوگوں کی آبادی کم ہوئی۔ اس پر ایک انگریز آباد کار کا کہنا تھا کہ یہ پلیگ یورپیوں کے لئے خدا کی نعمت اور اس کا مجھہ ہے۔ 1634ء میں اس نے انگلینڈ میں ایک دوست کو لکھا کہ : ”مقامی لوگوں کے ان علاقوں میں جو کہ 300 میل کے پھیلا ہوا ہے، وہاں خسرہ کی بیماری نے ان کا تعاقب کیا۔ خدا کی مہربانی اور کرم سے اکثر آبادی موت کا شکار ہو گئی، جس کی وجہ سے ان کی خالی زمینوں کے ہم مالک بن گئے، جو لوگ کہ زندہ فیج گئے ہیں، ان کی تعداد زیادہ سے زیادہ 50 ہو گی، وہ ہماری حفاظت میں آگئے ہیں۔“ اس بیان سے ظاہر ہوتا ہے کہ خدا جائداد کا کاروبار کرنے والی کوئی طاقت نہ ہے کہ جس نے سفید لوگوں کو اپنی مہربانی سے ذرخیز زمینیں عطا کر دیں۔

اس کا دوسرا اثر انڈین قبائل پر یہ ہوا کہ انہیں اپنے خداوں یا دیوتاؤں پر اعتبار نہیں رہا کہ جنہوں نے ان کی مدد نہیں کی اور انہیں بیماریوں میں بٹلا کر کے بے یار و مددگار چھوڑ دیا مثلاً ایک انڈین قبیلہ چیروکی (Chero Kee) کے بارے میں ہے کہ جب وہ اپنے دیوتاؤں سے ناراض ہوئے تو اس سے فائدہ اٹھاتے ہوئے عیسائی مشنریوں نے قبیلہ کے مقدس مقلعات کو مسماਰ کر دیا۔ لوون کا کہنا ہے کہ :

اس وقت تک نہ تو انڈینز کو اور نہ زائرین کو بیماری اور اس کے جراحتیں کے بارے میں معلوم تھا۔ اس وجہ سے انڈینز معانج ان پیماریوں کا علاج نہیں کر سکے۔ ان کی دوائیں اور جزی بیٹیاں بیماریوں کو دور کرنے میں ناکام رہیں۔ ان کا مذہب بھی ان کے بارے میں کچھ بتانے سے قاصر رہا۔ لیکن یہ کام سفید اقوام کے مذہب نے کیا۔ نتیجہ یہ ہوا کہ انڈینز نے یا تو خود کو شراب میں غرق کر دیا، یا عیسائی مذہب اختیار کر لیا یا خود کو مرنے کے لئے تیار کر لیا۔

اس کے بعد لوون وضاحت کرتا ہے کہ حقیقت میں زائرین نے اس تھوار کی ابتداء نہیں کی تھی، انڈینز کہ جو اس علاقہ میں رہتے تھے وہ موسم خزان کے اس تھوار کو صدیوں سے مناتے چلے آ رہے تھے۔ اب جو تینک گیوگ کا تھوار منیا جاتا ہے اس کی ابتداء دراصل 1863ء سے ہوئی تھی۔ خانہ جنگی کے دوران جب کہ حب الوطنی کی علامت کی ضورت تھی، اس وقت لئکن نے اسے قوی چھٹی کا دن قرار دے دیا۔ لہذا اس تھوار سے زائرین کا کوئی تعلق نہیں ہے۔ بلکہ زائرین (Pilgrims) اصطلاح 1870ء کی دہائی تک استعمل بھی نہیں ہوئی تھی۔

1970ء میں میا چوش کے کامرنس ڈیپارٹمنٹ نے تینک گیوگ کے موقع پر وام پاؤاگ (Wam Panoags)، ایک انڈین قبیلہ سے کما کہ وہ اس موقع پر جو کہ 350 سالہ تقریب تھی۔ کسی سے تقریر کرائے۔ لیکن جب مقرر کی تقریر دیکھی گئی تو اسے ننکش میں شرکت کرنے اور تقریر پڑھنے سے روک دیا گیا۔ یہ تقریر جو اس موقع کے لئے لکھی گئی تھی، اس میں کما گیا تھا کہ:

آج کا دن تمہارے لئے جشن کا دن ہو گا۔۔۔ لیکن میرے لئے یہ کوئی موقع نہیں ہے کہ میں اس دن خوشی مناؤں۔ میں رنج و افسوس کے ساتھ ماضی کو دیکھتا ہوں اور سوچتا ہوں کہ میرے لوگوں کے ساتھ کیا ہوا تھا۔۔۔ ابھی زائرین نے مشکل ہی

سے بذرگاہ کے علاقہ کو پوری طرح سے دیکھا تھا کہ انہوں نے  
میرے بزرگوں کی قبروں کو کھود کر وہاں سے اٹاںج اور دوسری  
چیزوں کو چا لایا..... اگرچہ ہم زائرین کے ساتھ دوستانہ سلوک  
کرتے رہے، مگر 50 سال کے اندر اندر یا تو ہمارے لوگوں کو قتل  
کر دیا گیا، یا وہ یورپی بیکاریوں میں جلتا ہو کر مر گئے..... اگرچہ ہمارا  
طریقہ زندگی ختم ہو چکا ہے، اور ہماری زبان تائید ہو گئی ہے،  
لیکن دام پاؤاگ اب بھی میسا چوشش کی سر زمین پر زندہ ہیں۔  
ہمارے ساتھ جو ہوا وہ تو اب تبدیل نہیں ہو سکتا ہے، لیکن آج  
ہم خوش حل امریکہ کے لئے کام کرنا چاہتے ہیں۔ ایک ایسا امریکہ  
کہ جس میں لوگ اور فطرت دوبارہ سے اپنی اہمیت کو حاصل کر  
لیں۔

(4)

امریکی نصاب کی کتابوں میں مقامی باشندوں یا ریئڈ انڈینز کے بارے میں بہت کم  
معلومات ہیں۔ انہیں تہذیب کے ابتدائی دور کے معاشرے اور ان کا باشندہ بتا کر یہ تاثر  
دیا جاتا ہے کہ یورپی مہذب اور تہذیب یافتہ تھے، جب کہ مقامی لوگ تہذیب و تمدن  
اور ترقی سے دور تھے۔ اس فرق کی وجہ سے یہ جواز دیا جاتا ہے کہ تہذیب یافتہ قوموں  
کا غیر مہذب قوموں پر حکومت کرنا صحیح ہوتا ہے انہیں مزید کم تر ثابت کرنے کے لئے  
ان کے دیہاتوں کا مقابلہ یورپ کے شہروں سے کیا گیا۔ نصاب کی کتابوں کے اس مواد  
کو 1927ء میں مقامی لوگوں کی ایک آرگانائزیشن نے چیخنگ کرتے ہوئے کہا کہ یہ ”  
ہمارے لوگوں کے ساتھ ناانصافی ہے۔“ اس کے بعد انہوں نے یہ سوال کیا کہ ”  
تہذیب سے کیا مراد ہے؟ اگر اس کی علامتیں ایک شریفانہ مذہب اور فلسفہ، تخلیقی  
آرٹ، پیدا کرنے والی موسیقی، اور زندگی سے بھرپور کمالی اور دیو ملالی سلسلہ ہے، تو یہ  
تو ہمارے پاس موجود تھا۔ اس کا مطلب یہ ہوا کہ ہم وحشی اور غیر مہذب نہیں تھے،

بلکہ ایک منصب نسل سے تعلق رکھتے تھے۔"

جمال مقامی لوگوں کو یورپ کے معاشروں کے مقابلہ میں کم تر ثابت کیا گیا ہے، انہیں نصاب کی کتابوں میں اینک (Aztec) انکا (Anca) اور مایا (Maya) (تمذیبوں سے انکار کیا گیا ہے جب کہ ان تینوں تمذیبوں سے عظیم الشان سلطنتیں قائم کیں تھیں۔ شر آباد کئے تھے، اور ادب و آرٹ اور تعمیر میں تخلیقات کیں تھیں ایک عرصہ تک ان تمذیبوں کی یادگاروں کو اسی طرح سے چھوڑ دیا گیا آثار قدیمہ نے ان کی کھدائی اور حفاظت پر کوئی توجہ نہیں دی، کیونکہ خطرہ تھا کہ اگر ان تمذیبوں کے بارے میں حقائق سامنے آئیں گے، تو مقامی لوگوں کی کم تری اور پس ماندگی کے بارے میں جو مفروضے بنائے ہیں وہ سب ثوث جائیں گے۔

مقامی لوگوں کے بارے میں نصاب کی کتابوں میں یہ کہا جاتا ہے کہ وہ یورپ سے آنے والوں کے دشمن رہے، اور ان کے لئے ہمیشہ خطرے کا باعث رہے۔ لیکن تاریخی واقعات اس کو جھلاتے ہیں۔ مقامی لوگوں نے نئے آنے والوں کے ساتھ تعاون کیا، ان سے تعلقات رکھے، اور دونوں نے ایک دوسرے کی کلچرل روایات کو اپنالیا۔ بنیجن فرنلکن (Benjamin Franklin) نے ان کے بارے میں لکھا ہے کہ : "ان کی حکومت داشتند لوگوں کے مشورے پر چلتی ہے، ان کے پاس کوئی فوج نہیں ہے، کوئی جیل نہیں ہے، کوئی عہدیدار نہیں کہ جو انہیں اطاعت پر مجبور کرے یا انہیں سزا دے۔" مقامی لوگوں کا معاشرہ ایسا تھا کہ جس میں کوئی سماجی حیثیت میں برا یا چھوٹا نہیں ہوتا تھا۔ عورتوں کی حیثیت برابر کی تھی۔ ان کے معاشروں میں جمصوری روایات اپیں، فرانس، اور انگلستان سے زیادہ تھیں۔ اس کو اگر ذہن میں رکھا جائے تو یہ مفروضہ غلط ہو جاتا ہے کہ امریکہ میں یورپی افکار نے اس کے دستور اور سیاسی نظام کو بنانے میں مدد دی۔ جب کہ امریکی جمصوریت کی تشکیل میں جو مساوات، آزادی، اور بنیادی حقوق کے اصول ہیں، یہ انڈینز قبائل کے اثر کی وجہ سے ہیں کیونکہ یورپ میں اس وقت بادشاہیں اور مطلق العنان حکومتیں تھیں، مذہبی تعصّب اور تشدد تھا، اس لئے امریکی یورپی لوگوں نے مذہبی رواداری کا سبق مقامی لوگوں سے سیکھا۔

لیکن مقامی لوگوں کے ان کلچرل اثرات کو تسلیم کرنے کے بجائے، نصاب کی کتابوں میں جس بات پر زور دیا جاتا ہے وہ ”تصادم“ کا ہے۔ جیسے جیسے یورپی آباد کار آتے ہیں، ان کی زمینوں پر قبضہ کیا جاتا ہے، اور یوں یورپی سلطنت کی سرحدیں پھیلتی اور بڑھتی رہتی ہیں، اس قبضہ اور سلطنت کے بارے میں کہا جاتا ہے کہ وہ غیر آباد اور ذیران علاقے تھے کہ جنہیں یورپیوں سے آباد کیا، اور یہ آباد کار مقامی لوگوں کے حملوں سے ہمیشہ خطرے میں رہے۔ یعنی ریڈ انڈینز ان کے لئے خطرہ تھے، وہ ریڈ انڈینز کے لئے خطرہ نہیں تھے کہ جنہوں نے ان کی زمینوں پر قبضہ کیا اور انہیں وہاں سے بے دخل کیا (اس کی ممائش اسرائیل اور اس کے سینٹلمیٹ کی پالیسی سے دی جاسکتی ہے) کسی نے ایمانداری سے یہ بھی کہا کہ : ”ہم نے ان کی زمینوں پر قبضہ کر لیا، ان کے ملک کو ان سے چھین لیا، ان کی زندگی کے ذرائع کو لے لیا، ان وجوہات کی وجہ سے وہ جنگ پر مجبور ہوئے۔ اس کے علاوہ ان سے اور کیا توقع کی جاسکتی تھی؟“

مقابل کو تھس نہس کرنے کے لئے ضروری ہے کہ اسے غیر انسانی بنا دیا جائے۔ یہ مقامی لوگوں کے ساتھ ہوا کہ انہیں غیر مذہب، غیر متمدن اور وحشی کہ کر انہیں انسانیت سے خارج کر دیا، اس لئے جنرل فلپ شیری دان (Philip Sheridan) نے کہا کہ ”چھا انڈین ایک مرہوا انڈین ہے۔“

اگرچہ امریکہ کی تاریخ مقامی لوگوں سے جنگوں سے بھری ہوئی ہے، مگر نصاب کی کتابیں اس سے خالی ہیں۔ اگر جنگ کا ذکر ہے تو یہ مقامی لوگوں کی نکست پر ختم ہو جاتا ہے۔

نصاب کی کتابیں اس سے بھی خالی ہیں کہ مقامی لوگوں کی زمینوں پر کس طرح دھوکہ بازی سے قبضہ کیا گیا۔ تاریخ میں بار بار یہ دہر لیا جاتا ہے کہ امریکہ نے لوزیانہ (Lousinia) کی ریاست فرانس سے خریدی، مگر وہ علاقہ فرانس کا نہیں مقامی لوگوں کا تھا۔ فرانس نے ان لوگوں سے پوچھ کر خریداری کا مقابلہ نہیں کیا، بلکہ زمین پر اپنا دعویٰ ثابت کر کے اسے فروخت کر دیا۔

مقامی لوگوں کو تصادم اور نکستوں کے بعد مخصوص علاقوں میں محصور کر دیا گیا۔

لہذا 1813ء تک امریکن، مقامی لوگوں کے لئے استعمل ہوتا تھا، مگر جب وہ عملی زندگی سے دور ہو گئے تو یہ اصطلاح ان کے بجائے اب یورپی لوگوں کے لئے استعمل ہونے لگی۔

فتح کے ساتھ ساتھ روپیوں میں جو تبدیلی آئی ہے، اس کا انقلاب بھی تاریخ کے عمل سے ہوتا ہے، مثلاً 1610ء تک مقامی لوگ جو کہ یورپی آباد کاروں کے ساتھ تعلوں کر رہے تھے وہ محنتی اور ذہین سمجھے جاتے تھے، مگر جب انہوں نے مراحت کی تو یہی لوگ سست، کائل، اور شرابی ہو گئے لوون سفید اقوام کے روپیوں کے بارے میں لکھتا ہے کہ:

1813ء کے بعد سے بجائے اس کے کہ ہم جمہوری اقدار کو پھیلاتے، اس کی جگہ ہم نے سفید اقوام کی برتری کے نظریہ کو پھیلایا۔ آہستہ آہستہ ہم نے امریکی سلط کو میکسیکو، فلپائن، اور جزائر غرب المند تک پانڈ کیا۔ اگرچہ یورپی اقوام ہمارے عمل سے سخت صدمہ کا شکار ہوئیں، لیکن جلد ہی انہوں نے ہماری تقیید شروع کر دی۔ مثلاً برطانیہ نے تسمانیہ میں مقامی باشندوں کا ہام و نشان مٹا دیا، جرمنی نے نبی بیا (Nambibia) میں ہیروز باشندوں کے خلاف جنگ کر کے ان کا قتل عام کیا۔ یورپ کی اکثر اقوام کی تاریخ اس سے بھری پڑی ہے۔ ہمیں یہاں یہ تسلیم کرنا پڑے گا کہ روڈولف ہٹلر کو ہمارے اسکول کے طالب علموں سے زیادہ معلوم تھا کہ ہم نے مقامی باشندوں کے ساتھ کیا سلوک کیا ہے۔ ہم نے ریڈ انڈینز کے لئے جو قیدیوں والے کیپ بنائے تھے، ہٹلر ان کی تعریف کرتا تھا اور اکثر اپنے مخصوص حلقوں میں امریکیوں کی اس پالیسی اور عمل کو سراہتا کر جس کے ذریعہ انہوں نے مقامی لوگوں کا خاتمہ کیا تھا، یعنی پاپنیاں لگا کر انہیں بھوک سے مارنا، اور ان کے خلاف جنگ کرنا۔ اس کا ماؤں یہ تھا کہ جس کو اس نے یہودی اور خانہ بدوسٹ لوگوں کے خاتمہ کے لئے

(5)

امریکہ کی تاریخ کا ایک حصہ افریقہ سے لائے ہوئے غلام اور ان کی موجودگی ہے۔ ایک عرصہ تک غلاموں کی موجودگی اور ان کی سرگرمیوں کو تاریخ کے دھارے سے علیحدہ کر کے رکھا گیا۔ انہوں نے امریکہ کی ترقی اور تعمیر میں جو حصہ لیا، یعنی کپاس کے کھیتوں میں کام کرنا، مکانات کی تعمیر، سڑکوں کی تعمیر اور ریلوے لائنیں بچھانا یہ سب تاریخ کا حصہ نہیں۔ اس کی وجہ یہ ہے کہ جب بھی معاشرے میں کسی ایک طبقہ کی شرکت کو جو اس نے اس کی ترقی میں کی ہو، ملن لیا جائے تو پھر انہیں ان کے حقوق بھی دینا پڑتے ہیں۔ اگر ان کے کام اور محنت سے انکار کر دیا جائے تو اس صورت میں یہ معاشرے سے علیحدہ ہو جاتے ہیں۔ لہذا امریکی تاریخ میں افریقی غلاموں کو تاریخ کا حصہ نہیں بنایا گیا اور انہیں بطور غلام کے اس قابل نہیں سمجھا گیا کہ معاشرے میں باعزت مقام دیا جائے اور ان کی خدمات کا اعتراف کیا جائے۔

غلامی کے اس اوارے کی وجہ سے، اور کیونکہ افریقہ سے لائے ہوئے غلاموں کا رنگ کلا تھا، اس وجہ سے امریکی معاشروں میں سخت نسل پرست جذبات پیدا ہوئے۔ یورپ اور امریکہ میں افریقہ اور اس کے رہنے والوں کے خلاف نسل پرستانہ جذبات کا ابھار وقت اور تجربہ کے ساتھ ہوا۔ لوون لکھتا ہے کہ 1450ء تک افریقی لوگوں کو یورپ میں غیر معمولی سمجھا جاتا تھا، لیکن جیسے جیسے افریقہ سے غلاموں کو زبردستی پکڑ کر لایا گیا اسی طرح وہیں کے لوگوں کے بارے میں رائے بدلتی گئی، اور انہیں بحیثیت غلام رکھنے کے ان کے بارے میں کہا جانے لگا کہ وہ یہوقف، احقاق، اور ذہنی طور پر پس ماندہ ہیں۔ یورپ کے لوگ یہ بھول گئے کہ شمالی افریقہ آنے والے لوگ تھے کہ جنہوں نے اسیں اور اٹلی کو نئے علوم و فنون دیئے۔ افریقہ سے آئے ہوئے عربوں کی یونیورسیٹیاں تھیں کہ جنہوں نے یورپ کو علم و دانش سے روشناس کر دیا۔ لیکن ”1850ء کی وہیں تک بہت سے سفید فام امریکی کہ جن میں نادقہ کے رہنے والے

بھی تھے، یہ دعویٰ کرنے لگے کہ کالے لوگ کم تر ہوتے ہیں اور ان کے لئے غلامی ضروری ہے تاکہ ان کی تربیت ہو سکے، اور یہ ان کے لئے بہتر ہے کہ انہیں زبردستی جسمانی طور پر "اندھیرے براعظم" سے نکلا جائے۔"

لہذا انصاب کی کتابوں میں غلامی کا جواز دیتے ہوئے کہا جاتا ہے کہ جن لوگوں کا رنگ کالا ہو، انہیں علیحدہ رکھنا ایک فطری امر ہے۔ غلامی کے بارے میں یہ دلیل بھی دی جاتی ہے کہ یہ ادارہ نیا نہیں بلکہ بہت قدیم ہے۔ یونان اور روم میں بھی اس کا رواج تھا، لہذا امریکیوں نے اسے شروع نہیں کیا ہے۔

نسل پرستی کے جذبات امریکی معاشرے میں اس قدر گرے ہو گئے تھے کہ انہیں فطری تسلیم کرتے ہوئے اس پر تنقید کی کوئی گنجائش نہیں رہی تھی۔ جب صدارتی انتخاب میں لٹکن اور ڈگلز دونوں امیدوار تھے، تو اس موقع پر لٹکن نے غلامی کے ادارے کی خلاف ہوتے ہوئے، سیاسی طور پر جنوبی الونائے کی ریاست میں ڈگلز سے مباحثہ کرتے ہوئے کہا کہ:

میں کبھی بھی اس کی حمایت نہیں کروں گا کہ سماجی یا سیاسی طور پر سفید اور کالوں کو مساوی مقام دیا جائے (تالیاں) اور میں اس کی حمایت بھی نہیں کرتا کہ کالوں کو ووڑیا یا جیوری کا ممبر بنا لیا جائے۔

نصاب کی کتابوں میں لٹکن کے یہ نسل پرست خیالات نہیں ہیں۔

نسل پرستی کا تعلق کالوں کی علیحدگی سے بھی۔ اس علیحدگی کے پس منظر میں جو نظریہ کار فرما ہوتا ہے وہ یہ کہ ایک خاص گروپ اپنے رنگ، پیدائش، اور عمل کی وجہ سے اس قابل نہیں ہے کہ وہ معاشرے میں دوسرے لوگوں کے ساتھ مل کر رہے۔ اس نظریہ کے تحت امریکہ میں کالوں کو علیحدہ رکھنے کی پالیسی پر عمل ہوا۔ اسکو لوں میں، چچری میں، بسوں میں، اور کام کرنے کی جگہ پر انہیں سفید فاموں سے جدا رکھا جاتا تھا۔ اگرچہ خانہ جنگی کے بعد غلاموں کو آزادی تو مل گئی، مگر ان کا سماجی مرتبہ وہی رہا۔

علیحدگی کے ساتھ ساتھ سفید فام لوگوں نے اور ان میں سے خاص جماعتوں نے

اس پالیسی کو اختیار کیا کہ بلیک آبادی کو خوف و ہراس کی حالت میں رکھا جائے تاکہ ان پر سفید قام کا غالبہ رہے اور اپنی حالت کو تبدیل کرنے، یا مزاحمت کرنے کی جرات نہ ہو۔ اس لئے یورپی تاریخ میں ان فسادات کی تعداد ان گنت ہے کہ جن میں ان کے گھروں کو جلا بیا گیا، انہیں سرعام لوگوں نے قتل کیا، کیو۔ کلس، کلان کی جماعت کالوں کو خوف کی حالت میں رکھنے میں مشور رہی ہے۔

لیکن جمال سفید قام امریکی معاشرہ قانونی اور سماجی طور پر کالوں کا استھان کرنے میں مصروف تھا، وہیں ایسی جماعتیں اور گروپیں تھے جو غلامی کے خلاف تھے۔ ان میں مشور جان براؤن تھا کہ جس نے غلامی کے خاتمه کے خلاف تحریک چلاتی، بلکہ مسلح تحریک۔ اسی جرم میں اسے پھانسی پر چڑھا دیا گیا۔ اس نے مرنسے پہلے جو تقریر کی وہ بڑی اہم ہے:

اگر یہ ضروری سمجھ لیا گیا ہے کہ میں اپنی زندگی کو انصاف کے حصول کے لئے ختم کر دوں اور اپنے خون کو اپنے بچوں کے خون اور ان ہزاروں غلاموں کے خون میں ملا دوں کہ جن کے حقوق اس ملک میں غصب کئے گئے ہیں اور جنہیں بدمعاش، ظالم، اور برا سمجھا گیا ہے۔ تو میں اس کے لئے تیار ہوں۔

براؤن کے عمل کو دیکھتے ہوئے ہنری ڈیوڈ ٹھوریو (Henry David Thoreau) نے کہا تھا کہ: "ایسے معلوم ہوتا ہے کہ اس سے پہلے امریکہ میں کوئی شخص موت سے ہم کنار نہیں ہوا۔ کیونکہ مرنسے سے پہلے، تمہیں اس کے لئے زندہ رہنا ہو گا۔ ان لوگوں نے مرکر ہمیں یہ سبق دیا کہ انسان کو کس طرح زندہ رہنا چاہئے۔"

نصاب کر کتابوں میں جان براؤن کو پاگل قرار دیا گیا ہے۔ لیکن غلامی اور نسل پرستی کے بارے میں امریکہ کی تاریخ میں جو تبدیلیاں آئیں، وہ خانہ جنگی کے بعد کی ہیں کہ جس میں غلامی کا خاتمه ہوا۔ اور پھر 1960ء اور 1970ء کی دہائیوں میں سول رائٹس کی تحریک ہے کہ جس نے امریکی کالوں میں ایک نیا شعور اور احساس دیا۔ بہ کالوں نے تعیین حاصل کی اور اپنی تاریخ کی جڑوں کو تلاش کیا۔ تو اس کے نتیجہ میں دو

رجمات ابھرے۔ ایک تو اپنی سفید فام تھا کہ جس میں کالوں کو رد عمل کے طور پر بہت زیادہ ابھارا گیا۔ لیکن دوسرا رجحان تھا کہ امریکہ کی تاریخ کے وحارے میں رہتے ہوئے اپنی شخصیت کا تعین کیا جائے۔ ان کوششوں کا نتیجہ یہ ہوا کہ اب امریکی تاریخ اور نصاب کی کتابوں میں بھی غلامی کے دور کی صحیح تصویر نظر آتی ہے۔ اسی وجہ سے آج کے طالب علم کو اس پر توجہ ہوتا ہے کہ واشنگٹن اور جیفرسن کیوں غلام رکھتے تھے؟ 1970ء کے بعد سے جان براؤن کو پاگل کے بجائے ہوش مند اور حقوق انسانی کا راہنمایا ہے۔

کالوں کی علیحدگی کے بارے میں جب نصاب کی کتابوں میں ذکر ہوتا ہے تو اس طرح سے کہ اسے حکومت نے ختم کیا، اس کے بر عکس اس کے خاتمه کی وجہ کالوں کی مزاحمت ہے، جو انسوں نے قربانیاں دے کر کی، اور حکومت کو مجبور کیا کہ نسل پرستی اور علیحدگی کے قوانین کا خاتمہ کرے۔

## (6)

اپنے ابتدائی دور میں امریکہ کو اس پر فخر تھا کہ وہ نبی دنیا ہے۔ اس وجہ سے وہ ان آلوگیوں اور گناہوں سے پاک و صاف ہے کہ جس میں پرانی دنیا گھری ہوئی ہے۔ لیکن وقت کے ساتھ ساتھ امریکہ بھی ان ہی آلوگیوں میں جلتا ہوتا چلا گیا کہ جس سے پرانی دنیا لمحڑی ہوئی تھی۔ امریکہ کا دوسرے ملکوں میں مداخلت کرنا، حکومتوں کا تختہ اللہ میں مدد کرنا، سیاستدانوں اور مخالفوں کا قتل کرنا، ملٹی نیشٹل کے مفاد میں دوسرے ملکوں میں آمریقتوں اور اتحادی حکومت کی مدد کرنا ان سب باوق نے اسے عامگیر طور پر ایک دادا گیر بنا دیا ہے۔ ویسٹ نام کی جنگ میں اس کی شرکت اور عام آبادی کے قتل عام میں اس کی شمولیت نے امریکہ کے انسانی چہرے کو بے نقاب کر دیا ہے۔ لیکن ایک طرف جہاں امریکہ کا یہ گھناؤتا کردار ہے، وہیں دوسری طرف اس کا معاشرہ ہے کہ جو فرد کو آگے بڑھنے کے موقع دینا ہے، کیونکہ امریکی معاشرہ یورپ کے مقابلہ میں کم طبقاتی ہے، اور معاشی و سماجی طور پر متھر کے۔ ایک طرف جہاں اکیڈمک آزادی ہے، وہیں

اس بات کی کوشش ہے کہ طالب علموں کو جو تاریخ پڑھائی جائے، اس کو کنشوں کر کے انہیں وہی معلومات دی جائیں کہ جس سے معاشرہ کا مثبت پہلو ابھرے۔

# کیا ایک مسلمان بھی انڈین بن سکتا ہے؟

گیانیند رپانڈے / امجد محمود چوہدری

میں اس مقالے کا آغاز دو سادہ نکات سے کرنا چاہتا ہوں پہلا یہ کہ اقوام ایک بنیاد یا مشترک دھارا۔ پروان چڑھانے سے بنتی ہیں اس دھارے کو قوم کی ضروری اور فطرتی روح بھی کہا جاتا ہے۔ دوسرا یہ کہ قوم کے ساتھ ساتھ اقلیتیں بھی اس میں شریک ہوتی ہیں کیونکہ یہی قومی دھارا بنانے کا باعث بنتی ہیں۔ قومیں اور قوم پرستیاں حد بندیاں قائم کرنے سے اجاگر ہوتی ہیں۔ تاہم ان حد بندیوں کو ہمیشہ یا ہر حالت میں واضح کرنا اتنا آسان نہیں ہوتا۔ اس لئے قوم پرستی عموماً اس بنیاد یا مشترک دھارے کی شناخت کے ساتھ ساتھ چلتی ہے جو اکثریت و اقلیت کے اشتراك سے بنتی ہے۔ اس کے ساتھ ہی اقلیتوں، چھوٹی قوموں یا کمزور عناصر کے تصورات جنم لیتے ہیں جن کی بنیاد پر حدود۔ جغرافیائی، سماجی، اور ثقافتی سوالات پر گفت و شنید یا لڑائی کی جاتی ہے۔

ان صفحات میں میں اس ترکیب پر تحقیق کرنا چاہتا ہوں جس کے ذریعے قوم پرستی کی یہ بنیاد قائم ہوتی ہے: غیر محسوس طریقے سے، غیر سیاسی یا "فطرتی" طور پر جس طرح کہ قوم پرست عموماً کہتے ہیں۔ میں اس ہنگامے کو بھی کہنگانا چاہتا ہوں جو اس دوران وفاداری کی خاطر اٹھ کھڑا ہوتا ہے، اور ان لوگوں کے اصلی ہونے کا ثبوت مانگتا ہے جن کی بود و باش اس بنیادی دھارے سے مختلف ہوتی ہے یعنی اقلیتیں اور چھوٹے گروہ جنہیں قوم کا حصہ بننے کی تو اجازت دی جا سکتی ہے مگر "سرتیا نہیں۔" میں unhyphenated ہم قوم، حقیقی، واضح اور بدیکی طور پر فطرتی شری۔ وہ انڈین ہو، نایجیرین، آشٹلیوی، امریکی یا برطانوی، یا جو کوئی بھی ہو۔ اس کی تعمیر کا تجزیہ کرنا چاہتا

ہوں اور اس کے ساتھ ساتھ Hyphenated شری۔ مثلاً انڈین مسلمان، انڈین عیسائی، انڈین یہودی، یا افریقی نژاد امریکی، یا سیکھ نژاد امریکی اور مقامی امریکی۔ کی اٹھان بھی دیکھنا چاہتا ہوں۔ متوخراً ذکر شری ہمارے قوم پرستی کے دور میں اکثر ایک سوالیہ نشان کی زد میں رہا ہے۔ اس کام کا آغاز میں شہریت کی مختلف تعریفوں اور وفاداری کے ثبوت کے مطالبات کا جائزہ لے کر کروں گا جو انڈیا میں 1947ء میں اقتدار کی منتقلی اور بر صیری کی تقسیم کے موقع پر کئے گئے۔

(1)

دو اصطلاحات جو ”مسلمان سوال“ پر جیسا کہ انڈیا میں کہا جاتا ہے، مبانیت کے دوران زبان زد عام ہوئی ہیں میری اس بحث کے لئے مفید نقطہ آغاز ثابت ہو سکتی ہیں۔ اگرچہ ان دونوں کا تعلق قبل از 1947ء کے عرصے سے ہے لیکن بنوارے اور آزادی کے سال میں انہوں نے ایک نئی شدت۔ بلکہ نئے معنی۔ اختیار کر لئے۔ پہلی اصطلاح ”قوم پرست مسلمان“ کا استعارہ ہے اور دوسرا ”اکثریت“ اور ”اقلیت“ کا نظریہ ہے۔

قوم پرست مسلمان کے حوالے سے جو پہلی بات شاید کی جاسکتی ہے وہ یہ ہے کہ اس کے ہم وزن ہندوؤں کے لئے کوئی تعریف نہیں ہے۔ بلکہ انڈیا میں کسی اور مذہبی گروپ کے لئے ایسی کوئی اصطلاح نہیں ہے۔ ہندوؤں کی سیاست کے حوالے سے بات کی جائے تو یہ نکتہ خالی از دلچسپی نہیں ہو گا کہ اس اصطلاح کو اکثر الٹ کر ”ہندو قوم پرست“ پڑھا جاتا ہے۔ یہ الثنا یقیناً کوئی اتفاقی بات نہیں ہے۔ ”ہندو قوم پرست“ کی اصطلاح کیا بات ظاہر کرتی ہے؟ یہ صرف ان قوم پرستوں کی طرف اشارہ نہیں کرتی جو اتفاق سے ہندو ہیں۔ بلکہ یہ ان کی ایک مخصوص قسم کی قوم پرستی کا اظہار ہے۔ وہ قسم جس میں ”ہندو“ قوت ایک قابل لحاظ وزن رکھتی ہے۔ اس قوم پرستی میں ہندو شافت، ہندو وانہ رسوم اور ہندو قومیت کو ایک ممتاز جگہ دی جاتی ہے۔

ہندو قوم پرستی کے اس ظہور کے ساتھ اور وقت گزرنے کے ساتھ ایک مجموعی

قسم کی قوم پرستی نے نموداری جس نے انڈین سوسائٹی کے مخلوط کردار پر زور دیا اور انڈیا کی تاریخ اور خود آگاہی میں ہندو عصر کو پہلے جتنی اہمیت دینے سے انکار کر دیا۔ اسے بعد میں "سیکولر" قوم پرستی، یا "حقیقی" یا "انڈین" قوم پرستی کا نام دیا گیا اور جواہر لعل نہرو کے الفاظ میں "ایسی چیز جو..... مذہبی اور نسلی قوم پرستی کی قسموں سے قطعی مختلف ہے اور صحیح معنوں میں بات کی جائے تو۔۔۔۔۔ اس لفظ کے جدید مطلب کی رو سے یہ واحد قسم ہے جسے قوم پرستی کہا جاسکتا ہے۔" یہ انڈین منشور کی انڈین قوم پرستی تھی۔۔۔ نہرو کے الفاظ میں خالص اور سیدھی سادی "قوم پرستی"۔۔۔ ان دونوں اقسام کی قوم پرستی کی موجودگی میں انیسویں صدی کے اواخر سے آگے تک، اور 1940ء اور پھر 1980ء اور 1990ء کی دہائیوں میں بڑے واضح طور پر، سیاسی لحاظ سے باشور ہندو دو گروہوں "ہندو قوم پرستوں" اور "سیکولر (انڈین) قوم پرستوں" میں بٹ گئے۔

اس عرصے کے دوران بڑھتی ہوئی "مسلم" قوم پرستی کے اشارے بھی یقیناً ملتے ہیں۔ ہندو قوم پرستی کی طرح یہ بھی ایک وسیع "انڈین" قوم پرست تحریک کے ساتھ ساتھ پروان چڑھتی رہی۔ اس انڈین قوم پرست تحریک میں مسلمان بڑی تعداد میں (بدر الدین طیب جی اور مولانا محمد علی سے لے کر محمد علی جناح اور فضل الحق تک، مختار احمد الفراہی، ابوالکلام آزاد، ذاکر حسین اور شیخ عبداللہ کا تو ذکر کرنے کی بھی ضرورت نہیں) شامل ہوئے۔ تاہم سیاسی طور پر متحرک مسلمان "مسلم قوم پرست" اور "سیکولر قوم پرست" کے دو گروہوں میں نہیں بٹے تھے۔ بلکہ انہیں "قوم پرست مسلمان" اور "مسلمان" کی اصطلاحوں میں تقسیم کیا گیا تھا۔ تقسیم کے اس دائرے کو ان لوگوں تک بھی بڑھا دیا گیا جو سیاسی لحاظ سے متحرک نہیں تھے۔

ہندو۔۔۔ مراد سیاسی لحاظ سے باشور ہندوؤں کی اکثریت، کیونکہ ان میں سے بہت سے ایسے تھے جو ایک خاموش اکثریت کا حصہ تھے، اور حکومت وقت کے وفاداروں میں سے چند لوگ۔۔۔ اول و آخر قوم پرست تھے۔۔۔ وہ ہندو قوم پرست تھے یا سیکولر قوم پرست، یہ ایک ٹانوی سوال تھا۔ تاہم تمام مسلمان صرف مسلمان تھے۔ اور ان کے سیاسی لحاظ سے غیر متحرک ہونے سے اس مطلب پر کوئی فرق نہیں پڑتا تھا۔ چند مسلمان

"انذین" قوم پرستی کے پرچارک تھے اس لئے وہ "قوم پرست" مسلمان تھے۔ اس قومیت کے باقی افراد وہ شریں رہتے ہوں یا گاؤں میں، شمال کے رہنے والے ہوں یا جنوب کے، دستی کھٹدی پر کام کرتے ہوں یا بلڈنگ سائٹ پر، کسی جھونپڑے میں رہتے ہوں یا ریلوے کوارٹروں میں، مسلمان ہونے کی وجہ سے امکان تھا کہ وہ انذین قوم پرستی کے حامل نہ ہوں۔ انیسویں صدی کے اوآخر سے لے کر اب تک ہندو مسلم اختلافات کی مخصوص تاریخ، اور بیباوزم۔۔۔ ہندو قوم پرستی۔۔۔ کے بڑھتے ہوئے طوفان کے خلاف مسلمانوں کو اپنا طرفدار بنائے رکھنے کی برطانویوں کی کوششوں نے اس رائے کو نمو بخشی۔ لیکن بُوارے اور آزادی کے فوری پسلے کے سالوں میں۔۔۔ خود بُوارے نے۔۔۔ اور مسلمانوں کی علیحدہ حقوق کے لئے جدوجہم نے اس رائے کو ایک مسلم حقیقت کے طور پر روشناس کرنے میں اہم کردار ادا کیا۔

انذیا کی سیاسی بحث کی دو سری اصطلاحات جو کچھ توجہ چاہتی ہیں۔ وہ "اقلیت" اور "اکثریت" ہیں۔ جیسا کہ طلال اسد ہمیں یاد دلاتا ہے کہ "نذهب" ، "نسل" ، یا "ثقافت" کے ساتھ ان کا استعمال ایک عجیب ابہام پیدا کرتا ہے۔ کیونکہ اکثریت اور اقلیت کا تعلق بنیادی طور پر انتخابات اور پارلیمانی سیاست کی لغت اور ان بدلتے ہوئے زمینی خلافت سے ہے جن کی بناء پر تصوراتی طور پر یہ سیاست چلانی جاتی ہے۔ جبکہ ثقافت (نذهب نسل وغیرہ کی طرح) "فی الواقع ایک مخصوص آبادی کی معاشرتی زندگی کا رنگ لئے ہوتی ہے جس میں نسل در نسل منتقل ہونے والی عادات اور عقائد بھی شامل ہیں۔" اس لئے ثقافت، نسلی یا نہیں اقلیتوں کی بات کرتے ہوئے ہمیں اس مفروضہ کو تسلیم کرنا پڑتا ہے جسے اسد "نظرياتي پيوند کاري" کہتا ہے۔ اس سے "یہ دعویٰ کیا جاتا ہے کہ چند ثقافتوں کے لوگ حقیقتاً سیاسی طور پر قائم کی گئی ایک مخصوص جگہ سے تعلق رکھتے ہوتے ہیں مگر دوسرے (اقلیتی ثقافتوں کے) لوگوں کے ساتھ ایسا نہیں ہوتا۔۔۔ اس کی ایک وجہ تو یہ ہو سکتی ہے کہ وہ حال ہی میں اس مخصوص علاقے میں منتقل (ا۔ میگریشن) ہوئے ہوں یا یہ کہ وہ قدیم، اصلی باشندے (ایب اور بین) ہوں۔" یا کوئی کہہ سکتا ہے صرف غیر معینہ مگر (جیسا کہ کہا جاتا ہے) بنیادی "فرق" بھی اس کی

وجہ ہو سکتا ہے۔۔۔ یہاں انڈین مسلمانوں کی مثال دی جا سکتی ہے۔

بُوارے اور آزادی نے ان اصطلاحات کو انڈین سوسائٹی اور سیاست میں قومی سطح پر رانج کر دیا۔ مسلمان اب سکھوں، اینگلو انڈینز، انڈین عیسائیوں، پارسیوں اور جیہن موت والوں کی طرح ایک اقلیت تھے۔ اگرچہ یہ دوسری اقلیتیں تعداد میں ناکافی ہونے کی بنا پر خاطر میں نہیں لائی جاتی تھیں۔ مسلمان اب ان ضلعوں، شروعوں یا قصبوں میں بھی ”اقلیت“ تھے جہاں پر عدوی لحاظ سے وہ اکثریت میں تھے : یہ بعد والی اصطلاح صرف بیانیہ حد تک استعمال ہوتی تھی۔ وہ ایک ایسی اقلیت تھے جس نے پاکستان کی خاطر لڑائی لڑی تھی یا اس کی خواہش کی تھی۔ اب نہ صرف انہیں یہ چناؤ کرنا تھا کہ وہ کمال سے تعلق رکھتے ہیں بلکہ اپنے اس چناؤ میں اخلاص کا بھی مظاہرہ کرنا تھا : انہیں ثابت کرنا تھا کہ وہ انڈیا کے وفادار ہیں اس لئے انڈین شریعت حاصل کرنے کے خذار ہیں۔

ہندو اب ”اکثریت“ تھے، چاہے ان کی بڑی تعداد ایسی تھی کہ جنہیں کہا تو ہندو جاتا تھا مگر انہیں اس خطاب سے حاصل کچھ نہیں ہوتا تھا، انہیں مقدس ہندو مقلالت اور کتابوں تک رسائی حاصل نہیں تھی۔ یا (چند مثالوں میں) انہیں ”ہندو“ کے خطاب سے مکمل طور پر لاتعلق ہونے کا کہا گیا تھا۔ تاہم بُوارے اور آزادی کے ہنگامے میں ”ہندوؤں“ (جس میں بعض اوقات ہندو اور سکھ بھی شامل تھے) کو ایک اکالی قرار دیا گیا۔ ایسی اکالی جو زیادہ تر ”مسلمانوں“ کے خلاف صفت بستہ تھی۔ اصلی اور کسی بھی شک و شبہ سے بالا وفادار شری کی تلاش ابھی جاری تھی۔ اور چونکہ یہ کہا جاتا تھا کہ ہندوؤں کا کوئی دوسرا ملک نہیں ہے (سوائے نیپال کے جسے اس تناظر میں انڈیا ہی کا ملحوظہ علاقہ کہا جاتا تھا)، اس لئے انڈین قوم کے ساتھ ان کا تعلق شک و شبہ سے بالا ہے۔ ”ہندو“ یا ”انڈین“ میں تفریق غیر متعلقہ تھی۔ یہ دونوں اصطلاحات عملی طور پر ایک دوسرے کے لئے استعمال ہو سکتی تھیں۔ ”اقلیتوں“ کے لئے مناسب جگہ اور مناسب مقام کا سوال ایک تحقیق کا رخ اختیار کر گیا۔

اس قوم پرست تحقیق اور اس کے اثرات کا تفصیل سے جائزہ لینے سے پہلے قوم

پرستی سے متعلق ایک اور عمومی نقطے کا ذکر ضروری ہے۔ اس کا اطلاق خصوصی طور پر انیسویں صدی کے اواخر اور بیسویں صدی میں نوآبادیاتی نظام کے خلاف چلنے والی قوم پرستی کی تحریکوں پر ہو سکتا ہے جنہوں نے آزاد ریاست میں اپنے حصے کا دعویٰ جلانے کے لئے "عوام" کی ایک اکائی قائم کرنے کی کوشش کی۔ میرے خیال میں اس کی بازگشت بھی زیادہ تھی۔ ہم دلیل دیتے ہیں کہ دنیا بھر میں تاریخی طور پر کوئی قوم / عوام اس وقت وجود میں آئے جب ایک قوی مفاد کو واضح کرنے اور اسے آگے بڑھانے کی جدوجہد کی گئی۔ تاہم ہر ایسے موقع پر جو چیز ضروری محسوس ہوئی وہ قوم کو پہلے سے وضع کئے ہوئے ایک کل، اس کی روح یا حقیقت کے طور پر پیش کرنے کی خواہش تھی۔ علاوه ازیں ہر جگہ جب کوئی قوم اپنی ایک ریاست حاصل کر لیتی ہے یا (قوم پرستوں کے محاورے کے مطابق) ایک قوی ریاست کے طور پر جانی جاتی ہے تو یہ روح، یہ کل اس ریاست یا اس کے علاقے کی صورت میں وجود اختیار کرنا شروع کر دیتا ہے اور قومی مفاد اب ریاست اور اس کی سرحدوں کی سلامتی میں ڈھلن جاتا ہے۔

دنیا بھر میں اب "قوم = عوام" کی بجائے "قوم = ریاست" کی مساوات کو جگہ دینے کا رجحان پایا جاتا ہے۔ قوم سے وفاداری -- حقیقی اور بغیر کسی اعتراض کے شرہت کامانا ہوا امتحان۔ پہلے سے موجود ایک ریاست اور اس ریاست کے مفادات کے ساتھ وفاداری بن جاتی ہے۔ تاہم یہاں پر ایک مغالطہ بھی پایا جاتا ہے: وفاداری کا امتحان صرف اپنی کا مطلوب ہوتا ہے جو "حقیقی" اور "فطرتی" شری نہیں ہوتے۔ ایک حقیقی شری اور قوی ریاست سے وفاداری کے ان ہر دو نظریات میں سے کوئی بھی اتنا غیر جانبدار نہیں جتنا کہ نظر آتا ہے۔ نہ ہی یہ دونوں جمصوری سیاست کے دعویدار کسی عمل میں یہ اس تصوراتی شکل میں قابل قبول نہیں۔ میں امید کرتا ہوں کہ 1947ء اور مابعد انہیں قوم پرستوں کے درمیان مذاکروں اور دلائل کی درج ذیل بحث بھی اس چیز کو واضح کر دے گی۔

(2)

میں اس سادہ سے نکتہ سے آغاز کرنا چاہتا ہوں کہ اس آشکار غیر یقینی، غیر چنگی،

اور سماجی ناہمواری۔۔ جو حقیقتاً تمام موجودہ قوموں اور قوم پرستیوں کی لازمی شرط ہے۔۔ کے دور میں قوم پرستوں کی صراحت، یکسائیت اور ”خالص پن“ کی تلاش کی غیر اور اک شدہ خصوصیت ہے۔ انڈین قوم پرستوں نے 1947ء میں بار بار یہ سوال پوچھا کہ ”کیا ہم ایسے پچ شری ہونے کا دعویٰ کر سکتے ہیں جنہوں نے قوم کے نام پر اپنے خاندان، ذات، برادری اور مذہب کو قربان کر دیا ہے؟“ جواب میں ہم پوچھ سکتے ہیں کہ کیا تمام شریوں سے اپنے خاندان، ذات، قومیت اور مذہب کی قربانی دینے کا مطالبہ کیا گیا؟

ہزارہ اور آزادی 15 اگست 1947ء وہ لمحہ تھا جب دو قوی ریاستیں، انڈیا اور پاکستان وجود میں آئیں۔ لیکن یہ وہ لمحہ بھی تھا۔۔ یہاں ماہ و سال اور میسم ہو جاتے ہیں۔ جب نئی شناخت اور رشتہ داریاں قائم ہوئیں اور نئی تواریخ مرتب ہوئیں، یا کم از کم ان پر دوبارہ اعتراضات اٹھائے گئے۔ اس وقت کے حالات کو یہاں دوہرائے کی شایدی ہی ضرورت ہو۔ مخصوص علاقوں سے تمام کی تمام ”اقلیتیں“ آبادی کو عملی طور پر نکال بآہر کیا گیا: ہندوؤں اور سکھوں کو مغربی پنجاب کے علاقہ سے اور مسلمانوں کو مشرقی پنجاب اور دوسرے کئی ملحقہ انڈین علاقوں سے۔ اعداد و شمار کو مکمل یقین سے تو پیش نہیں کیا جاسکتا ہم اندازہ ہے کہ پانچ لاکھ سے زیادہ لوگ اپنی جان سے ہاتھ دھو بیٹھے، بے شمار لوگ معدور ہو گئے، روپے پیسے سے محروم کر دیئے گئے۔ عصمتیں تاریکر دی گئیں، اور تقریباً ڈیڑھ کروڑ افراد بے گھر ہو کر ایک لمبے عرصے کے لئے پناہ گیر بن گئے۔ تمام شمالی انڈیا (جس میں پاکستان کے مشرق اور مغربی دونوں بازو شامل ہیں) اور بہت سی جنوبی اور مرکزی ریاستیں (جس میں ریاست حیدر آباد بھی شامل ہے) اس ہنگامے سے کم یا زیادہ متاثر ہوئیں۔

آزادی کے لمحات کو اس بات نے اور بھی تلخ بنا دیا کہ دونوں نئی ریاستوں میں سے کوئی بھی وہ چیز نہ بن سکی جس کی ان کے حامیوں کو توقع تھی۔۔ پاکستان کی تاریخ اس حوالے سے کچھ زیادہ ہی اندوہناک ہے۔ اسے مسلم وطن کے طور پر تجویز کیا گیا تھا۔ بر صیریں رہنے والے مسلمانوں کا ملک۔ تاہم یہ سوال کبھی نہ اخلاقیاً گیا کہ کیا غیر

منقسم انڈیا کے نو کروڑ مسلمان۔ جو ملک بھر میں پھیلے ہوئے تھے، کیا وہ پاکستان میں بسائے بھی جاسکیں گے یا وہ ان علاقوں کی طرف جو پاکستان کا حصہ بننے ہجرت کرنے پر تیار بھی ہوں گے۔

اس معاملے نے اس وقت اور بھی پیچیدگی اختیار کر لی جب وہ سیاسی رہنمای جنوں نے ریاست پاکستان کی بنیاد رکھی تھی، وہ بنیاد رکھنے کے موقع پر پاکستان کو ایک اسلامی قوی ریاست بنانے کے نظریے سے ہٹ کر ایک سیکولر اور کثیر مذہبی ملک بنانے کی طرف مائل نظر آئے۔ محمد علی جناح کو 11 اگست 1947ء کو پاکستان کی آئین ساز اسمبلی کے ابتدائی اجلاس سے اپنے مشہور خطاب میں یہ بات کہنا پڑی: ”آپ کسی بھی مذہب، ذات، عقیدے کے ماننے والے ہوں ریاست کے معاملات سے اس کا کوئی تعلق نہیں ہے۔۔۔ ہم سب شری ہیں اور ایک ہی ریاست کے برابر کے شری ہیں۔۔۔ آپ دیکھیں گے کہ وقت کے ساتھ ساتھ ہندو ہندو نہیں رہیں گے اور مسلمان مسلمان نہیں رہیں گے، مذہبی لحاظ سے نہیں کیونکہ یہ ہر شخص کا ذاتی عقیدہ ہے بلکہ سیاسی لحاظ سے، ایک ریاست کے شری ہونے کے ناطے سے۔“

اس نئے آہنگ نے مسلم لیگ کے پیروکاروں میں اچھی خاصی کنفیوژن پیدا کر دی اور اس کے ساتھ ہی ایک گماگرم جوابی حملہ کو دعوت دی۔ ایک پاکستانی تقدیم نگار نے پوچھا ”یہ کیسے ہو سکتا ہے کہ سیاسی لحاظ سے مسلمان مسلمان نہ رہیں اور ہندو ہندو نہ رہیں جبکہ یہ دونوں مذاہب۔ جناح کے اپنے پر جوش عقیدے کے مطابق، ایک دوسرے سے قطعی مختلف ہیں؟ کیا جناح دو قوی نظریے کو خیر باد کہ رہے ہیں؟“ سول ایڈٹ ملٹری گزٹ کے نام 21 اکتوبر 1947ء کو لکھے گئے ایک خط میں لاہور کے محمد سعادت علی نے حکومت پاکستان کے ایک وزیر کے اس بیان پر احتجاج کیا کہ پاکستان ”ایک سیکولر، جمہوری ملک ہے اور مذہبی ریاست نہیں ہے۔“ سعادت علی نے لکھا کہ ایسے بیانات کو ”مسلمانوں کی قطعاً“ کوئی حمایت حاصل نہیں ہے۔“ اور مزید کہا کہ ”جب سے مسٹر جناح نے ہمارا کیس لڑنا شروع کیا ہے وہ لاعداد مرتبہ یہ دعویٰ کر چکے ہیں کہ مسلمان ایک ایسی ریاست قائم کرنا چاہتے ہیں جو اسلامی شریعت کے اصولوں کے مطابق

چلائی جائے گی۔— اگر سیکولر بننا ہی ہمارا واحد مقصد تھا تو انڈیا کو تقسیم کرنے کی ضرورت نہیں تھی۔— ہم نے بُوارے کے لئے یہ طوفان اس لئے کھڑا کیا تھا کیونکہ ہم آزاد مسلمانوں کے طور پر زندگی بُر کرنا چاہتے تھے اور اسلامی اصولوں کے مطابق ایک ریاست قائم کرنا چاہتے تھے۔“

اوھر انڈیا میں بھی اس کنفیوژن اور ناقابل تصور تشدد اور خون ریزی کے درمیان جاری لوگوں کی نقل مکانی نے کئی چجهتی ہوئے سوالات پیدا کر دیے۔

مسلمانوں نے تحریک پاکستان کی بھرپور حمایت کی تھی اگرچہ، جیسا کہ پہلے ہی ظاہر ہوا تھا، ان میں سے بہت کم کے ذہنوں میں اس منزل کے مقاصد کا واضح شور تھا۔ تاہم جو کچھ بھی تھا قیام پاکستان کے مخالفین نے اب یہ کہنا شروع کر دیا تھا کہ مسلمانوں نے اپنی خواہش کے مطابق ایک الگ ملک حاصل کر لیا ہے۔ بڑی تعداد میں مسلمان اس نئے ملک کی طرف ہجرت کر گئے۔ باقی بچنے والے ہجرت کی تیاریوں میں تھے۔ ان دونوں یہ افواہ بڑی تیزی سے پھیلائی گئی کہ جو مسلمان انڈیا ہی میں نہ رہنے کا فیصلہ کئے ہوئے تھے ان کے دلوں میں بھی پاکستان کے لئے نرم گوشہ ہے، وہ اکٹھے ہو رہے ہیں اور اسلحہ جمع کر رہے ہیں۔ یہ سوال بار بار اٹھایا گیا کہ کیا یہ سب تیاریاں صرف حفاظت خود اختیاری کے لئے ہیں؟ اور کیا حکومت کے کارندوں پر اعتماد کرنے کے بجائے انہیں کسی بھی وجہ سے یہ معاملہ خود اپنے ہاتھ میں لے لینے کا حق ہے؟ کیا یہ مشتبہ لوگ جو کل تک پاکستان کے کھلے ہائی تھے اور مکنہ طور پر ففتھہ کالمست ہو سکتے ہیں، ان کو انڈیا میں رہنے کا کوئی حق ہے؟

پس بُوارے اور آزادی نے نئی قوی ریاستوں کے کروار پر اس گرم اگر مباحثت کو جنم دیا کہ کیا انہیں سیکولر ہونا چاہئے (یعنی جس میں مختلف قومیتوں کے حقوق برابر ہوں؟) یا سو شلسٹ؟ ہندو؟ یا مسلمان؟ فرقہ دارانہ خون ریزی اور جبری نقل مکانی کے ان لمحات میں پاکستان مسلمانوں کی عظیم اکثریت والے ملک کے طور پر ابھرنا، خصوصاً اس کے مغربی بازو میں مسلمان بڑی اکثریت میں تھے۔ یہ دیکھتے ہی ہندو قوم پرست پریس نے کہا کہ پاکستان یک جاتی قوم بننے جا رہا ہے اور اظہار تاسف کیا کہ انڈیا کبھی بھی ایسی

یک جتنی حاصل نہیں کر سکے گا۔ شمالی انڈیا کے اکثر حلقوں، خصوصاً مغربی پاکستان سے نقل مکانی کرنے والے ہندوؤں اور سکھوں، اس نقل مکانی سے براہ راست متاثر ہونے والے لوگوں، اور کچھ سیاسی رہنماؤں نے جن میں دائیں بازو کے ہندو اور سکھ رہنماء شامل تھے، یہ مطالبہ کیا کہ انڈیا (یا کم از کم اس کے کچھ علاقے جیسے مشرق چخاب، دہلی، اور اتر پردیش) میں پہلے آگرہ اور اودھ کے متعدد صوبہ جات کما جاتا تھا، ان کے قریب اضلاع جمال 15 اگست 1947ء سے پہلے اور بعد میں ہندو اور سکھ پناہ گیر بڑی تعداد میں جاگزیں ہوئے) ان کو مسلمانوں سے پاک کر دیا جائے۔ انہیں پاکستان میں دھکیل کران کی جائیداد ایس ہندوؤں اور سکھوں کے حوالے کر دی جائیں۔

کیا ایسے حالات میں انہیں مسلمانوں کی کوئی قابل ذکر تعداد انڈیا میں ٹھہر سکتی تھی؟ اس سوال کا جواب آخر کار اس حقیقت کو تلمیز کرنے کے بعد ہونے والی تھکن نے دیا کہ قتل اور جوابی قتل، خون ریزی اور جوابی خون ریزی، سب کچھ تباہ کئے بغیر ختم نہیں ہو سکتی۔ اس حقیقت نے کہ کچھ علاقوں میں قتل کرنے کے لئے ایک بھی ذی روح باتی نہ بچا تھا (سوائے ان چند مهاجر کیپوں کے جہاں پر محافظ کافی تعداد میں تعینات کئے جاسکے) اور اس آگئی نے کہ انڈیا میں موجود تمام کے تمام مسلمانوں کو کسی بھی صورت نکل باہر کرنا ممکن نہیں تھا۔ اس بڑھتی ہوئی تھکن اور شعور کو چاہے اس کی لوگتی بھی مدھم تھی۔ دونوں حکومتوں کی جانب سے نقل مکانی کی خواہش رکھنے والے تمام لوگوں کے لئے محفوظ راستہ میا کرنے، خصوصاً دونوں جانب کے ہنجاب میں، کی کوششوں سے اور بڑھاوا ملا۔ علاوہ ازیں انہیں قوم پرستوں (اور بائیں بازو) کے کافی کارکنوں اور رہنماؤں کے اس عزم نے کہ انڈیا کی تحریک آزادی کے مقاصد کو بہ صورت پورا کیا جائے گا اور انڈیا کو ایک سیکولر جمہوریہ بنانے کی جدوجہد کی جائے گی جہاں انڈیا کے تمام باشندوں کو چاہے وہ جس مذہب سے بھی تعلق رکھتے ہوں، رہنے کے حقوق حاصل ہوں گے۔ جنوری 1948ء میں ایک ہندو انتاپنڈ کے ہاتھوں مہاتما گاندھی کے قتل نے شمالی انڈیا کے ایک بڑھے حصے کو اپنے حواس میں واپس لانے میں برا اہم کردار ادا کیا۔ اور یہ چیز "سیکولر قوم" اور "ہندو قوم" کی بحث میں ایک اہم موز

ثابت ہوئی۔

مسلمان نئی قوی ریاست کی کل آبادی کا دس فیصد بن کر ٹھرے رہے (مشتری پاکستان میں بھی یہی صورتحال تھی کہ وہاں ہندو کل مسلمان آبادی کا دس فیصد تھے)۔ لیکن یہ سوال اپنی جگہ پر قائم رہا کہ کیا ایک مسلمان واقعی ایک انڈین بن سکتا ہے؟ یہ انڈیا کے بُوارے کی میراث میں سے یہ ایک تحفہ ہے۔ انڈین قوم پرستی اور انڈین ریاست نے اس دن سے آج تک اس "فرق" سے نہیں کے لئے جو طریقہ کار اختیار کیا اس پر اس سوال کا کافی اثر ہے۔

(3)

وہ کون سے مسلمان تھے جنہیں انڈیا میں ٹھرنے کا حق تھا؟ گاندھی، نسو اور دوسرے بڑے قوم پرست رہنماؤں نے 1947ء میں اس سوال کا قطعی جواب دیا: ہر وہ شخص جس کی (ٹھرنے کی) خواہش ہو۔ لیکن اس پالیسی کی حمایت کرنے والوں میں سے بہت سوں کے ذہنوں میں بھی شکوک و شبہات تھے جبکہ دوسرے حلے بھی اس کی کافی مخالفت کر رہے تھے۔ 15 اگست 1947ء کے بعد بھی گزشتہ سال کے جوابی الزامات، اعداد و شمار، تینیوں اور تشدد کے کم ہونے کے کوئی آثار دکھائی نہ دیئے۔ سیاسی لحاظ سے باشور اور متحرک ہندوؤں کی ایک بڑی تعداد نے محسوس کیا کہ انہیں دھوکہ دیا گیا ہے اور وہ کھلم کھلا دائیں بازو والوں کی حمایت کرنے لگے۔ سکھ پنجاب کی دو حصوں میں تقسیم پر ناراض تھے اور بہ لحاظ قوم پریشان تھے۔ ان صوبوں میں موجود مسلم لیگی جو انڈیا کے حصے میں آئے اور جمال مسلمان اقلیت میں تھے گوکو کی کیفیت میں تھے کیونکہ انہوں نے ایسی تقسیم حاصل کر لی تھی جس کے بارے میں انہیں شاید ہی توقع تھی اور جس کے عملی اثرات کے بارے میں انہوں نے کم ہی سوچا تھا۔

انڈین مسلمانوں میں فرق کرنے کے لئے اب کم ہی لوگوں نے احتیاط برتنی۔ وہ علاقے ذاتیں اور پیشے جو نسل در نسل سے مسلمانوں کی شاخت تھے۔ جن کی بناء پر وہ خصوصی عزت کے مستحق سمجھے جاتے تھے یا غیر اہم اور یا صرف "آدھے مسلمان"

کھلاتے تھے۔۔۔ بظاہراً "اب اپنی اہمیت کھو رہے تھے۔۔۔ مسلمان اب سرکاری کلمات میں، صحافت میں اور روزمرہ کی گفتگو میں صرف اور صرف "مسلمان" تھے۔۔۔ اور اب وہ تمام کے تمام علی الاعلان یا دلی طور پر پاکستانی سمجھے جا رہے تھے۔۔۔ جب گاندھی نے اعلان کیا کہ اب انڈیا کی مرکزی اور صوبائی حکومتوں کی یہ ذمہ داری ہے کہ وہ مسلمانوں کے ساتھ "مکمل انصاف" کو لیفٹنی بنائے تو اس پر کئی پر زور احتجاجی مظاہرے ہوئے۔۔۔ کانپور کے ایک قوم پرست روزنامہ میں 19 جون 1947ء کی اشاعت میں چھپنے والے ایک تبصرے میں اس رو عمل کے آہنگ کی ایک جھلک دکھائی دیتی ہے۔۔۔ مدیران نے لکھا، "ہم اپنے جبلی جذبات قربان کرنے کو تیار ہیں اور مہاتما گاندھی کے ساتھ اس حد تک جانے کو تیار ہیں کہ ہم نہ صرف کانگریس کے ارکان بلکہ تمام قوم پرست مسلمانوں (اگرچہ ان کی تعداد "تیزی سے کم ہو رہی ہے۔۔۔" اسی اخبار نے دو میں بعد لکھا) پر اعتقاد کر لیں اور انہیں انڈین شریوں کے حقوق دے دیں۔۔۔ لیکن یہ انتہائی سختین غلطی ہو گی اگر ہم انڈیا میں رہنے والے ہر مسلمان کو یہ استحقاق دے دیں۔۔۔ "مسلمان، بلا کسی تخصیص کے، مسلم لیگ کے مطالبہ پاکستان کی تحریک میں بہت زیادہ ملوث رہے ہیں؛ ان کی ہمدردیاں پلک جھپکتے تبدیل نہیں ہو سکتیں اور ان کی وفاداری پر بھروسہ نہیں کیا جاسکتا۔

یہ شبہ کانگریس کے ان سینئر رہنماؤں تک پھیل گیا جو اس سے پہلے اس سے محفوظ تھے۔۔۔ بٹوارے اور آزادی کے سرکاری طور پر اعلان سے دو ہفتے پہلے اتر پردیش کی کانگریس حکومت میں وزیر تعلیم بابو سپورناند کا چھپنے والا ایک مضمون اس حقیقت کو بڑی اچھی طرح بیان کرتا ہے۔۔۔ سپورناند دوسرے قوم پرستوں کی طرح جوش اور غم کے ایک ملے جلے تاثر کے ساتھ 15 اگست کا انتظار کر رہا ہے۔۔۔ اس نے اپنے غم کی وجہات کا کچھ اس طرح ذکر کیا ہے: "اگلے وقت میں بھی انڈیا صدیوں تک چھوٹی چھوٹی ریاستوں میں بٹا رہا۔۔۔ لیکن ان سیاہی حد بندیوں پر ایک ثقافتی یکساںیت جاری رہی جس نے ان صوبوں کو ایک مشترکہ بندھن میں باندھے رکھا۔۔۔ آج یہ بندھ ٹوٹ رہا ہے۔۔۔ پاکستان کے رہنماؤں نے ان الگ ہونے والے صوبوں میں جس ثقافت کی ترویج

کا وعدہ کیا ہے وہ قطعی طور پر غیر اندیں ہے۔" سپورنائز نے ابھی بھی امید ظاہر کی کہ "دونوں حصے" دوبارہ اکٹھے ہو جائیں گے۔ تاہم یہ کب اور کیسے ہو گا، اس پر وہ کچھ کرنے سے قاصر تھا۔

اس دکھ کے باوجود سوارج (خود حکمرانی، آزادی) خوش آمدید تھی۔ سپورنائز نے لکھا کہ انڈیا کچھ کھو رہا ہے۔ لیکن جو کچھ وہ حاصل کر رہا ہے وہ اس کھونے سے کہیں عظیم تر ہے: "ہم وہ (قیمتی) چیز حاصل کرنے جا رہے ہیں جو ہم نے ہزار سال قبل کھو دی تھی۔" دیکھیں کتنی آسانی سے، تقریباً فطرتی طور پر، "ہم کو "ہندو" کے معنوں میں لیا جا رہا ہے: آج "ہم (ہندو / انڈینز) وہ آزادی حاصل کرنے جا رہے ہیں جسے ہم نے "مسلم" حکمرانی آنے کے ساتھ کھو دی تھی۔ یہ کانگریسی رہنماء پنے اگلے فقرے میں اسی بات کو واشگراف الفاظ میں کہتا ہے: پر تھوی کی تھانیسر کے میدان جنگ میں (محمود غوری کے ہاتھوں) شکست کے بعد بھارت (انڈیا) نے اپنی سوا (ذات) کھو دی تھی۔ اپنی سامنس اور اپنے فلسفے کی تاریخ پر نظر ڈالیں تو پچھلے ایک ہزار سال میں ایک بھی ایسی ترقی (آوش کار یعنی ایجاد) نہیں ہوئی۔ جس نے انسانی علم میں رتی بھر بھی اضافہ کیا ہو۔

آخر میں سپورنائز نے آزاد انڈیا میں مسلمانوں کی امکانی وفاداریوں پر اپنی تشویش کا اظہار کیا ہے۔ اسے اصل سیاق و سبق میں رکھنے کے لئے یہاں یہ دھرانا ضروری ہے کہ "ہماری سرحدوں کا دفاع" کا نظریہ جدید ریاستوں اور ان کی قوم پر سیتوں کا ایک لازمی جزو ہے۔ سپورنائز کا مضمون بھی اس نظریے سے بھرا ہوا ہے۔ "انڈیا کی شمال مغربی سرحد درہ خیبر پر بنتی تھی۔ اور یہ کوئی سیاسی شعبعدہ گری کا کمال ہی تھا بلکہ "قدرت کا انتظام" تھا، سپورنائز لکھتا ہے اور اس پر یوں اضافہ کرتا ہے "بد قسمتی سے اب اس سرحد کے دفاع کی ذمہ داری پاکستان کے ناؤں اور ناجربہ کارکندوں پر آپڑی ہے۔"

انڈیا آرمی شاف کے ڈپی چیف ماجر جزل کے ایم کریپا نے جلد ہی کہا: "انڈیا کے موجودہ حالات میں عدم تشدد کا کوئی فائدہ نہیں ہے۔" صرف ایک مضبوط فوج ہی انڈیا

کو ”دنیا کی عظیم قوموں میں سے ایک“ بنا سکتی ہے۔ ہندوستان نائماز کے ایک نوجوان کا گنگریں نواز نامہ نگار درگا داس نے اس پر اضافہ کرتے ہوئے مطالبہ کیا کہ ”چھوٹی چھوٹی مزاحم قتوں کا صفائیا کر کے ایک مضبوط فوج کی بنیاد رکھی جائے اور فوج کو نازی طرز پر مضبوط بنایا جائے۔ گاندھی کے قاتل نتوہ رام گود سے نے گاندھی سے اپنی مخالفت کی وضاحت کرتے ہوئے کوئی لپٹی نہیں رکھی: انڈیا کو ایک ”جدید“ قوم بننے کی ضرورت ہے۔ ایک ”عملی“ ترکی بہ ترکی جواب دینے کے قاتل، اور۔۔۔ مضبوط افواج رکھنے والی قوم۔“ اس مقصد کے حصول کے لئے گاندھی کے عدم تشدد اور دوسرا گال پیش کرنے کے نظریات کسی کام کے نہیں ہیں۔

ان امنڈتے ہوئے جذبات کے دور میں سپور نانڈ ایک ہنگجو اور جدید قوم پرستی کی ضرورت کے بارے میں لکھتا ہے کہ اگر ”خدا معاف کرے“ کبھی انڈیا اور پاکستان کے درمیان جنگ چھڑ گئی تو ”ہماری پریشانیاں بہت بڑھ جائیں گی کیونکہ یہ ناممکن ہے کہ ہماری مسلمان آبادی کی ہمدردیاں پاکستان کے ساتھ وابستہ نہ ہوں۔“ جب بُوارے نے اپنے اثرات دکھانے شروع کئے اور بڑی تعداد میں انڈین مسلمان ایک کونے میں دھکیل دیئے گئے تو آنے والے ہفتون اور مہینوں میں یہ خوف بڑھتا چلا گیا۔ اور کچھ لوگ کہتے ہیں کہ اس کے بعد کچھ عرصے تک کی سیاسی تاریخ اسی خوف پر قابو پانے کی کہانی ہے۔

1947ء کے آخری مہینوں میں انڈیا کے مختلف قوم پرست رہنماؤں نے سپور نانڈ کے اٹھائے ہوئے ان سوالات۔۔۔ جنگ اور دوران جنگ و فداری۔۔۔ پر توجہ مرکوز کرنا شروع کر دی۔۔۔ معروف سو شلسٹ رہنماؤں اکٹھ رام منوہر لوهیا نے 11 اکتوبر 1947ء کو دہلی میں ایک عوامی اجتماع سے خطاب کرتے ہوئے لوگوں سے اپیل کی کہ وہ ”نشرو حکومت کا ساتھ دیں اور اسے اتنا مضبوط بناؤں کہ اسے جب بھی ضرورت پیش آئے تو وہ حکومت پاکستان کے خلاف منور اقدامات کر سکے۔“ یہ اپیل تمام فرقہ وارانہ قتوں، ہندوؤں، مسلمانوں اور سکھوں سے کی گئی تھی اور ان تمام لوگوں سے کی گئی تھی جن کے دلوں میں حکومت کے اعلان کردہ سیکولر ازم پلیٹ فارم کے حوالے سے شکوہ و

شہمت پائے جاتے تھے۔ لیکن دہلی ہی میں تین دن پہلے ایک اور اجتماع میں لوہیا نے انڈین مسلمانوں کو مخاطب کرتے ہوئے کہا کہ وہ ”ہتھیار ڈال دیں اور..... انڈیا کے وقاوar شری بن جائیں۔ اور اگر ضرورت پیش آئے تو پاکستان یا کسی بھی دوسرے ملک کے خلاف لڑائی کے لئے تیار رہیں۔“

انہی دنوں ایک جمندیدہ پارلیمنٹریں، قابلِ منتظم اور سیکور انسانی ہمدردیوں سے لبریز اتر پردویش کا کانگریسی وزیر اعلیٰ گوند بلجہ پنت بھی اسی نقطے پر زور دے رہا تھا۔ ہر انڈین مسلمان کو ” واضح طور پر یہ سمجھ لیتا“ چاہئے کہ اگر پاکستان انڈیا پر حملہ کرتا ہے تو قوم سے وقاوarی کا مطلب کیا ہو گا۔ اس نے کہا ”انڈیا میں موجود ہر مسلمان کا یہ فرض ہو گا کہ وہ پاکستانی مداخلت کاروں کے خلاف لڑائی میں اپنا خون بھادے۔ اور ہر ایک (مسلمان) کو اب اپنے دل میں جھانک کر یہ فیصلہ کر لیتا چاہئے کہ اسے پاکستان کی طرف نقل مکانی کرنی ہے یا نہیں۔“

وہ مسلمان رہنمایوں نے انڈیا ہی میں قیام کا فیصلہ کر لیا تھا ان پر بھی دباؤ تھا کہ وہ بھی ان اصطلاحات کی زبان میں بات کریں۔ راجہ صاحب آف محمود آباد جو آل انڈیا مسلم لیگ کے سیکریٹری تھے اور 1941ء سے پہلے اس دہائی کے پیشترھے میں جناح کا دایاں بازو بننے رہے اس دباؤ کی ایک واضح مثال ہیں۔ یو پی اور بھار کے دو نرے، بت سے مسلم لیگی رہنماؤں کی طرح راجہ صاحب نے بھی کبھی اپنی آبائی زمین کو چھوڑنے کی کوشش نہ کی۔ بہوارے کے تجربے سے دل شکستہ ہو کر انہوں نے ستمبر 1947ء میں مسلم لیگ سے استغفار دے دیا۔ انہوں نے کہا کہ لیگ نے خود کشی کر لی ہے اب اسے انڈیا میں قائم رکھنا ایک عکین مذاق ہو گا۔ اس کے زیادہ تر رہنماء۔ راجہ صاحب نے اصل میں ”تمام“ کہا تھا۔ انڈین مسلمانوں کو ان کی قسمت پر چھوڑ کر خود انڈیا سے بھاگ گئے ہیں۔ ان مقادر پر ستون کو یہ بات ذہن نشین کر لینی چاہئے کہ وہ دوبارہ بھی بھی مسلمان عوام کو گمراہ نہیں کر سکیں گے۔ ”تمام انڈین مسلمان انڈیا کی خاطر لڑیں گے اگرچہ انہیں پاکستان کے خلاف ہی کیوں نہ ہتھیار اٹھانا پڑیں۔“ مدراس کی مجلس قانون ساز کے ممبر اور آل انڈیا مسلم لیگ کے رکن ایم اے سلام نے بھی ایسے ہی

خیالات کا انہصار کرتے ہوئے کہا کہ ”آندھرا مسلمانوں کی کمیونٹی انڈین یونین کی وفادار ہے اور خون کے آخری قطرے تک اس کا دفاع کرے گی۔“ یہ آخری رائے انڈین شرپت حاصل کرنے کی ایک کنجی بن گئی۔ یہ وہ کنجی تھی جس کا مطالبہ ایک یا دوسری صورت میں، ہمیشہ مسلمانوں ہی سے کیا گیا۔

بٹوارے نے اس سوال پر کہ انڈین مسلمانوں کی وفاداری کا ثبوت کیا ہونا چاہئے؟ خیالات کا ایک پنڈورا بکس کھول دیا۔ بہت سوں نے کہا کہ مسلم لیگ کو توڑ دیا جائے اور ہر اس مطالبے کو ترک کر دیا جائے جس سے ”علیحدگی پنڈی“ کی ذرا بھر بھی بو آئے۔ جیسے علیحدہ حلقة انتخاب کی درخواستیں یا مجلس قانون ساز میں مسلمانوں کی نشتوں کا الگ کوٹہ۔ وہ بھائی پیشی نے انڈیا کے نائب وزیر اعظم کے طور پر آئیں ساز اسلامی میں اقلیتوں کے حقوق پر بحث کے دوران کہا کہ یہ اقدامات ہی تھے جو ”ملک کی تقسیم“ پر متعلق ہوئے! ”وہ لوگ جو اس قسم کی چیز چاہتے ہیں ان کی جگہ پاکستان میں بنتی ہے۔ یہاں نہیں (تالیاں)..... ہم ایک ایسی قوم کی بنیاد نہیں رکھ رہے ہیں اور جو دوبارہ تقسیم چاہتی ہے (بالکل یہی الفاظ تھے) اور انتشار کے بیچ بوتی ہے ان کے لئے یہاں کوئی جگہ، کوئی کونہ نہیں ہے..... (شلباش، واہ واہ!)۔ ”آج بہت سے گروہ کافی“ ”شرکاط“ کا مطالبہ کر چکے اور انہیں منوا پکے ہیں تاکہ وہ انڈیا کے انتظامی اور سیاسی عمل میں زیادہ بہتر طور پر حصہ لے سکیں۔ اور یہ ممکن یہ کہ مسلم کمیونٹی کے دھڑوں کو بھی ایسے مطالبات پیش کرنے کی اجازت دے دی جائے۔ لیکن پچاس برس قبل ہر ا مختلف ماحول تھا۔

ان دونوں ”مسلم لیگی ڈینیت“ کو مکمل طور پر ناقابل قبول قرار دے دیا گیا۔ اور بہت سے قوم پرستوں نے کہا کہ انڈیا کے وہ مسلمان افسرجنوں نے دوسرے مسلمان پر ویشنڈ اور تعلیم یافتہ شری نوجوانوں کے ساتھ مل کر نظریہ پاکستان کے لئے جوش و ولولہ پیدا کیا تھا اور جنوں نے جمال پر بھی موقع ملا (پیور و کسی کے مختلف درجنوں پر) ڈ بڑی تعداد میں پاکستان کے انتخاب کو ترجیح دی، ان پر گمرا نظر رکھنے کی ضرورت ہے۔ وہ لوگ جنوں نے پہلے تو پاکستان کا انتخاب کیا اور بعد میں انڈیا میں رہنے کو ترجیح

تبديل کرنے کے خواب دیکھنا شروع کر دیئے۔ ”انہوں نے انڈیا میں رہنے والے (دوسرے) لوگوں کو اپنا نہیں سمجھا۔ انہوں نے مقامی زبان کو (جیسے یہاں صرف ایک ہی زبان تھی) غیر ملکی خیال کیا۔ انہوں نے خود کو انڈین تہذیب اور ثقافت کے دھارے سے الگ کر لیا۔“

آگے چل کر کہا گیا کہ نو آبادیاتی نظام کے خلاف جدوجہد کے دوران جب ہر قومیت نے آزادی کی اس مشترکہ جنگ میں حصہ لیا تو مسلمان ان کے راستے کی دیوار ثابت ہوئے۔ انہوں نے علیحدگی پسندانہ مطالبات کئے اور انگریزوں کے ہاتھوں میں کھلیے۔ اس کے منطقی نتیجے کے طور پر پاکستان انہیں انعام میں دیا گیا۔ جہاں سے اب ہندوؤں کو باہر دھکیلا جا رہا ہے۔ بہت سے انڈین مسلمانوں نے اس سے پہلے ایران، عرب، میسیو پوتھیہ اور ترکی کی طرف ہجرت کرنے کی کوشش کی مگر ناکام واپس لوئے۔ آج ”اگر پاکستان میں بگہہ ہوتی، وہاں زرعی زینیں اور ملازمتیں ہوتیں“ اور ”اگر کوئی چارہ کار ہوتا تو (یہ مسلمان) یقیناً ماں چلے جاتے اور وہاں آباد ہو جاتے۔“ اور موقعوں پر ورت مان کے اداریہ نویسیوں نے پاکستان، انڈین مسلمانوں کے لئے مکہ جیسا بلکہ جنت قرار دیا اور جناح کو ان کا پیغمبر کہا۔

12 اکتوبر 1947ء کو چھپنے والا اداریہ مزید کہتا ہے: مسلمانوں میں ایک بڑی تعداد پہلے ہی پاکستان میں آباد ہونے کے لئے جا چکی ہے اور بہت سے دوسرے جانے کے لئے تیار بیٹھے ہیں۔ جو باقی بچے ہیں۔ جنہوں نے یہیں رکنے کا فیصلہ۔ لیا ب یہاں نویسونے دوسری قوموں۔۔۔ سکھ، جین، بدھ، عیسائی، پارسی اور ایگلو انڈین۔۔۔ کے ساتھ پر امن طور پر رہنے کے لئے کوئی خواہش ظاہر کی ہے؟ ”یہ مشین گئیں، مارڑ، راشنیں، پتول، بم، ڈاکتا مائیٹ، تلواریں، نیزے اور خنجر جو روزانہ (مسلمان گھرانوں اور محلوں سے) پکڑے جا رہے ہیں کیا یہ سب انڈیا کے دفاع کے لئے جمع کئے جا رہے تھے؟“ اداریہ نویسیوں کے خیال میں مسئلہ یہ تھا کہ ان سب مسلمانوں کے لئے پاکستان میں جگہ ناکافی تھی۔ لیکن یہ حقیقت انہیں انڈین مان لینے کے لئے کافی نہیں ہے کہ ان میں سے کئی ایک نے انڈیا ہی میں نہ رہنے کا فیصلہ کیا ہوا ہے۔ اس مقصد کے لئے اس سے کہیں

بڑے امتیاز کی ضرورت ہے۔

مسلمانوں کی حالت کا تجزیہ کرتے ہوئے ورت مان نے جو غلط حقائق یا آدمی سے بچ کھلم کھلا پیش کئے ہیں ان کا یہاں ذکر شاید وقت کا ضیاء ہو گا۔ تاہم اس بیان میں سے ایک پہلو خصوصی توجہ کا مستحق ہے۔ شہریت کی شرائط طے کرتے ہوئے کسی ایک موقع پر ثقافت سے متعلق دلیل قطعی غیر محسوس طریقے سے سیاست سے متعلق، یا اگر واضح بات کی جائے تو، سیاسی قوت سے متعلق استدلال کو راستہ دے دیتی ہے۔ ایگلو انڈین مسلمانوں جتنی عدوی قوت حاصل کرنے سے قاصر تھے اس لئے وہ کبھی بھی خطرے کا باعث نہیں بنے۔ پاری بھی، جیسا کہ ہندی اخبار نے اپنے اداریے میں لکھا، مذہب، ثقافت اور ”زبان“ کے اعتبار سے اگرچہ مختلف اور الگ تھلک رہے لیکن انہوں نے ”ہماری“ سیاسی، معاشری، ذہنی اور سماجی ترقی میں نمایاں حصہ لیا۔ دوسری طرف دیکھیں تو مسلمانوں نے اپنے علیحدگی پسندانہ مطالبات آگے بڑھائے تھے اور انگریزوں کے خلاف تحدید جدوجہد میں رکاوٹ بننے تھے۔ انہوں نے انڈیا کے بارے میں ”ہمارے“ تصور کو قبول نہیں کیا اس لئے وہ انڈین نہیں ہیں۔

اس ساری گرہ ہندی میں ایک اور اہم پہلو بھی قابل توجہ ہے۔ وہ یہ کہ اس تجزیے کے دوران ہندوؤں کا ذکر صرف دو ایک بار ہی ہوا ہے اور وہ بھی اشارتاً کر رہا ہے لوگ تھے جن سے مسلمانوں نے خود کو الگ رکھنا چاہا۔ ”یہ ملک کس کا ہے؟“ سوال کے جواب میں ایک اداریہ جس میں مختلف انڈین مذہبی قومیتوں کے کردار اور مقام پر تفصیلی روشنی ڈالی گئی ہے اس میں ہندو قومیت کو قوم کے ایک الگ عصر کے طور پر ظاہر کرنے کی بھی ضرورت نہیں سمجھی گئی۔ کیونکہ ہندو ایک عصر نہیں ہیں۔ وہ قوم ہیں۔ ”ہم“ جنہوں نے اقلیتوں سے تباہ کا مطالبہ کیا، ”ہمیں“ جن کے ساتھ مسلمانوں کو رہنا سیکھنا پڑے گا۔ زمین اور درختوں کی طرح، دریاؤں اور پہاڑوں کی طرح یہ ہندو قوم کی قدرتی کیفیت ہیں۔ اس کی روح اور نچوڑ ہیں۔ ان کی ثقافت قوم کی ثقافت ہے۔ ان کی تاریخ قوم کی تاریخ ہے۔ اسے بیان کرنے یا کہنے کی کوئی ضرورت نہیں ہے۔

آئیں ساز اسلامی میں اقلیتوں کے حقوق کے سوال پر بحث کے دوران ایک چجھتا ہوا الحج آیا جب اینگلو انڈین رہنمای فریک انھوں نے اس کو وقا "وققا" سنائی جانے والی رائے کی طرف اشارہ کیا کہ اسے اپنی قومیت کے نام سے اینگلو کے ساتھے کو ہٹا دینا چاہئے تاکہ وہ انڈیا سے مخلص ہونے کے اپنے دعوے کا ثبوت دے سکے۔ انھوں کا جواب تھا کہ "اچھا ہے یا برا۔" "صحیح ہے یا غلط" لفظ "اینگلو انڈین" "میرے لئے ایسی کئی چیزوں کی طرف دلالت کرتا ہے جنہیں میں عزیز رکھتا ہوں۔" اس نے مزید کہا: "جو نبی آپ اپنا لیبل ہٹائیں گے تو میں اسے فوراً ہٹا دوں گا..... جس دن آپ اپنا "ہندو" کا لیبل ہٹا دیں گے، جس دن آپ یہ بھول جائیں گے کہ آپ ہندو ہیں، اس دن بلکہ اس سے دو دن قبل یہ میں قانونی دستاویزات پر دستخط کر کے اور اگر ضروری ہوا تو ڈھول باجے کے ساتھ اپنا سابقہ "اینگلو" ہٹا دوں گا۔"

"انڈیا کی اقلیتیں اس دن کو سب سے پہلے اور سب سے زیادہ خوش آمدید کیں گی۔" اس نے مزید اضافہ کیا۔

اس اینگلو انڈین رہنمای کی دلیل بڑی منطقی تھی مگر غلط موقع پر دی گئی تھی۔ بہت سے ہندوؤں کے لئے جو کسی بھی صورت میں "ہندو" کا لقب استعمال نہیں کرتے تھے یہ دلیل بے معنی ثابت ہوئی ہو گی۔ بُوارے کے موقع پر اور اس کے بعد بھی کافی عرصہ تک یہ لوگ ایک خاموش اکثریت تھے۔ انہیں اس حقیقت کو مشترکرنے کی ضرورت نہیں تھی کہ وہ ہندو ہیں کیونکہ ایک ہندو انتہاپند کے ہاتھوں گاندھی کے قتل کے پچھے عرصہ بعد تک ان کے درمیان موجود جنگجوؤں کے لئے یہ کام تھوڑا مشکل تھا۔ جب تک وہ ہندو تھے وہ خود بخود انڈین تھے۔ بڑھی ہوئی قوم پرستی کے ان دنوں میں یہ بعد والا لقب بھی کافی تھا۔ یہ سوال کہ ہندو ہونے کا مطلب کیا ہے، یہ تفریقِ خلیٰ ذاتوں اور طبقوں کے لئے کیا فوائد لے کر آئی، اور یہ کہ کیا ہندو مجموعی طور پر غیر اتحقاق یافتہ تھے؟ اس سوال کو 1980ء اور 1990ء کی دہائیوں سے پہلے مستقل طور پر نہیں اٹھایا گیا۔

1940ء کے عشرے میں قوم پرستی کی جیت کے موقع پر ہندوؤں کی تفریق کو سیاسی

لحاظ سے زیادہ نمایاں کرنے کا مطلب یہ ہوتا کہ اس میں درجہ بندی کا خطرہ مول لیا جائے اور اسے ایک مسئلہ بنا کر یہ تسلیم کیا جائے کہ تاریخ اور شفاقت اور قدرتی پین پر بھی بحث ہو سکتی ہے۔ یہ ملک کس کا ہے کہ سوال کو ”سیاسی“ دلیل کے طور پر تسلیم نہ کرنے کی یہ بھی ایک وجہ ہو سکتی ہے۔ کیونکہ یہ ماننا کہ قوم ایک سیاسی پراجیکٹ ہے مطلب ہوتا کہ اس کی تاریخیت کو بھی مانا جائے۔ اس بات کا تسلیم کرنا کہ قوم پرستی کی جدوجہد سیاسی قوت حاصل کرنے کی جدوجہد تھی اس کا مطلب ہوتا کہ اس سوال کا بھی فیصلہ کیا جائے کہ یہ قوت کس کے پاس ہونی چاہئے اور کس حد تک ہونی چاہئے؟ کیونکہ قوم کی ترقی کا مطلب اس تصوراتی قومیت کے تمام عناصر کے لئے ایک جیسا نہیں ہو سکتا تھا۔

(بظاہر) ایک خاموش معالیہ ہوا کہ ان سیاسی سوالوں کو آئین ساز ادارے اور دوسری جگہوں پر یقیناً حل کیا جائے گا مگر انہیں قوم پرستی کی مقدس اور قدرتی تاریخ سے الگ رکھا جانا چاہئے۔ اس لئے بنوارے اور آزادی کے لمحات میں یہ سوالات قوم پرستی کی بحثوں کے درمیان سے غائب ہی رہے۔ اور یوں انہیں قوم کے حوالے سے ایک مخصوص تصور نے جنم لیا جس میں مسلمانوں کا مقام ناقابلِ رشک تھا۔ ولت اور دوسری مقصود قومیتیں اور طبقات یا تو سرے سے ہی غائب تھے یا صرف علامتاً موجود تھے (قوم کے ”پسمندہ“ حصے کے طور پر کہ جن کی فلاح کا کام ان کے پر دھما جنوں نے ”عمونی مغلو“ میں پوری قوم کی ترقی کے لئے حکمرانی کی)۔ اور دوسری مذہبی اقلیتوں اور چھوٹے گروہوں نے ”ہندو اکثریت“ کے ساتھ تعاون کرنا تھا اور من چاہے یا نہ چاہے ان کی ماتحتی میں کام کرنا تھا۔

(5)

یہ کہا جاسکتا ہے کہ انہیں قوم پرستی کی بحث پر میرا تجزیہ اس لئے مسخ ہو گیا ہو کہ میں نے اس کی تحقیق ایک غیر معمولی وقت پر آزادی اور خصوصاً بنوارے کے مطالبات اور غیر معمولی دباؤ کے درمیان کی ہے۔ میرے پاس اس کا ایک سادہ سا جواب

ہے: تمام قومیں، تمام قوم پرستیاں اور قوم پرستی کے مباحث تاریخی لحاظ سے غیر معنوی حالات (یعنی اگر لاہانی نہیں تو خصوصی ہی سی) میں ہی بنتے ہیں۔ اگر ہم ہندو مسلم تقسیم کی بناء پر سو سال سے زیادہ عرصہ تک قائم رہنے والے نوآبادیاتی نظام حکومت اور مسلمان مسم جوؤں کے حملوں کی بھی (اور بار بار دہرانی جانے والی) تاریخ، ان کی آباد کاری، شروعوں کی تغیر اور بادشاہتوں کا قیام کہ جس میں مذہبی اور نسلی شناخت اہم سیاسی سوال بن گئے کو پس منظر میں رکھ کر دیکھیں تو یہ 1947ء کا خصوص سیاق و سابق ہی تھا جس میں انڈین قوم پرستی کا "ہم" ایک تشریع طلب سوال بن کر سامنے آیا اور مسلمانوں کو ایک اقلیت کے طور پر نشان زد کر دیا گیا۔

سفید فام ہونا امریکی اور آسٹریلیوی قوم ہونے کی بنیاد بنتیا گیا، انگریز ہونا برطانوی قوم کی پچان بنا اگرچہ ان سب معاملوں میں ماضی قریب میں ہونے والی سیاہ فام نسلوں کی نقل مکانی (جس کی بعض اوقات معاشری وجوہات کی بناء پر حوصلہ افزائی کی گئی اور دوسرے اوقات میں سختی سے حوصلہ ہٹکنی) اس سے پیدا شدہ آبادی کی شماریات اور سیاست میں تبدیلوں نے "مرکزی دھارے" کو دوسرے راستوں کی طرف دھکیل دیا۔ یا کم از کم مختلف مباحث کی جانب موڑ دیا۔ بر صغير جیسے حالات میں جہاں مختلف علاقے زیادہ خود مختاری کے حصول اور سیاسی غلبے کے لئے لا جکے تھے قومی بنیادوں کی تشکیل بہت مختلف انداز میں ہوئی ہے۔ بے شک ایک مخصوص تاریخی حالات میں بھی یہ بعید سامکان رہتا ہے کہ قومی شناخت، سرحدیں اور "مرکزی دھارے" مختلف طریقوں سے متتشکل ہو جائیں۔ 1947ء کا انڈیا اس امر کا ایک مسلمہ ثبوت فراہم کرتا ہے۔

بُوارے اور آزادی نے (نہ صرف نقشے میں بلکہ زمین اور ذہنوں میں بُوارے نے، لوٹ مار، عصمت دری کے واقعات اور مغوی خواتین کی بازیابی کے اپریشنوں نے) بر صغير کے لوگوں کی سیاسی اور سماجی زندگی میں انتہائی غیر یقینت بھروسی۔ 1947ء میں اور اس کے کچھ عرصہ بعد تک کسی کو کوئی پتہ نہ تھا کہ جب معاملات "حتیٰ" طور پر طے پا جائیں گے تو کون کمال سے تعلق رکھتا ہو گا۔ مقامی ذات برادریوں اور قومیتوں کی دوبارہ صفت بندی ہوئی یعنی وہ لوگ جو عرصہ دراز سے ڈھیلے ڈھالے انداز میں

مسلمان، ہندو یا سکھ کا لیبل اٹھائے پھرتے تھے اب واضح طور پر ان ناموں سے پچانے جانے لگے۔ میوات کے میو، یو پی اور بھار کے میمن، ملا بار کے موپلاس کے سب صرف مسلمان تھے اور آنے والے وقت میں کچھ عرصہ تک اس کے علاوہ ان کی کوئی پچان نہیں تھی۔ جیسا کہ ہم دیکھے ہیں کہ اس وقت پاکستان کے مطلب میں بھی ایک کنفیوژن تھا۔ یعنی کیا یہ ایک مسلمان قوم ہو گی یا سیکور؟ وہاں اقلیتوں کا کیا مقام ہو گا؟ کیا ملک کے کسی بھی حصے سے کوئی مسلمان وہاں جا کر آباد ہو سکتا ہے؟ (یقیناً ان میں سے چند سوالات کا اطلاق نہ انڈیا پر بھی ہوتا ہے)۔ چھوٹی ریاستوں اور راجواڑوں کا مستقبل اور ان کی سرحدیں غیر یقینی تھیں۔ (کیا گوراپسور، یا کھلنا، یا ان ضلعوں کی مخصوص تخصیلیں اور حتیٰ کہ گاؤں انڈیا میں شامل ہوں گے یا پاکستان میں؟ کشمیر کدھر جائے گا؟) اور یہ بھی کہ کیا لوگ آزادی سے کراچی اور بمبئی، ڈھاکہ اور کلکتہ اور حیدر آباد آ جاسکیں گے؟ جیسا کہ وہ عرصہ دراز سے کرتے آ رہے تھے۔ سرکاری طور پر بُوارے کے بعد کئی سالوں تک یہ عمل جاری بھی رہا۔

چند ایک مضبوط مثالیں اس نقطے کی وضاحت میں مددگار ثابت ہوں گی۔ جولائی 1947ء میں عبوری حکومت کے وزیر داخلہ اور کانگریس سے "آہنی مرد" کے خطاب یافتہ و بھائی پیل نے مغربی پنجاب کے ایک پریشان حال ہندو نامہ نگار کو لکھا کہ اس وقت شہریت کا مسئلہ انڈین آئین ساز اسمبلی میں زیر غور ہے لیکن "آپ حوصلہ رکھیں کہ شہریت کی جو بھی تعریف ہو گی پاکستان کے ہندو اور سکھ انڈیا میں اجنبی نہیں سمجھ سکتے (عینہ)"۔ اگلے چند ہفتوں کے دوران انڈیا میں رہنے والے مسلمانوں کے خلاف لگائے جانے والے الزامات کی روشنی میں دیکھیں تو یہ الفاظ بڑے اہم نظر آتے ہیں۔

نومبر 1947ء میں پاکستان آرمی کے ہیڈ کوارٹر نے سیاسی اور فرقہ وارانہ فسادات کے عروج کے موقع پر دہلی سے 80 میل مشرق میں واقع علی گڑھ یونیورسٹی کی انتظامیہ سے رابطہ کیا کہ پاکستان آرمی میں ریکوولر کمیشن کے لئے یونیورسٹی سے موزوں امیدوار مہیا کئے جائیں۔ یہ درخواست اور یونیورسٹی کی انتظامیہ کا یہ "معصوم رد عمل" کہ "وہ لوگ جو اور پر بیان کردہ (درخواست بیجخے) میں دلچسپی رکھتے ہوں وہ اپنی مکمل کوانٹف اور

تحریری درخواستوں کے ہمراہ مجھ سے شعبہ جغرافیہ میں رابطہ کریں۔” یہ ظاہر کرتا ہے کہ بُوارے کا نظریہ کس حد تک جڑ پکڑ سکا تھا؟ حتیٰ کہ سرکاری ملازمین بھی یہ خیال نہیں کر رہے کہ اب یہ دو مختلف ملک ہیں اور طبقے اور سپلائی کے یہ موجودہ ذرائع اگر ختم نہیں کئے جاتے تو کم از کم ان کا دوبارہ جائزہ ہی لے لیا جائے۔

دسمبر 1947ء میں انڈین حکومت نے پاکستان کو ”غیر ملکی علاقہ“ قرار دے دیا صرف اور صرف اس لئے کہ انڈیا سے برآمد ہونے والی خام پٹ سن اور اس کی تیار شدہ مصنوعات پر محصول لگایا جاسکے۔ آئنے والے دونوں میں انڈیا اور پاکستان کے درمیان سفر کے لئے ایگزٹ پرمٹ، پاسپورٹ اور ویزا کی پابندیوں کا نفاذ کیا گیا۔ سب سے پہلے خصوصی ”پاکستان پاسپورٹ“ اور بعد ازاں بین الاقوامی سفر کے لئے شینڈرڈ پاسپورٹ جاری ہوا۔ انڈیا میں 48-1947ء کے دوران دونوں ملکوں کے ممکنہ اوقام پر بات ہوتی رہی۔ بست سے لوگ جن میں اعلیٰ سیاسی طبقے بھی شامل تھے اس خیال کے حامل تھے کہ پاکستان زیادہ دیر تک نہیں چل سکے گا۔

اس کے باوجود جب 15 اگست 1947ء کو انڈیا اور پاکستان آئینی طور پر دو الگ ریاستوں کے طور پر قائم ہوئے تو اس انتہائی غیر یقینی کی کیفیت میں انڈیا کے مسلمانوں سے مطالبہ کیا گیا کہ وہ واضح طور پر اعلان کریں کہ وہ کس قوم سے تعلق رکھتے ہیں: انڈیا یا پاکستان؟ ستمبر 1947ء کے اوآخر میں جواہر لعل نہرو کو بھی ”کتنا پڑا کہ صرف وہی مرد و خواتین، ہندو یا مسلمان“ انڈیا میں رہ سکتے ہیں جو اسے اپنی قوم سمجھتے ہیں، اس کے ساتھ غیر منقسم وفاداری رکھتے ہیں اور کسی بیرونی ایجنسی کی طرف مدد کے لئے نہیں دیکھتے۔ اس وقت کے کنفیوژن، شکوک و شبہات اور تشدد سے ہٹ کر یہ بیان بڑا غیر معمولی تھا۔ مگر جیسا کہ گلکتہ کے روزنامے ”دی ٹائیس مین“ نے اسی مال 5 اکتوبر کی اشاعت میں اپنے ادارتی تبصرے میں لکھا کہ انڈین مسلمان اپنی وفاداری کس طرح ثابت کر سکتے ہیں جبکہ جان کے خوف سے گھروں سے ان کے فرار کو بے وفائی اور ملک سے باہر تعلق کی علامت کے طور پر دیکھا جا رہا ہے۔

مسلمانوں کے لئے بُوارے کے نتائج نہایت سمجھیں تھے۔ ان مسلمانوں کے لئے

بھی جو انڈیا میں اہم مقام رکھتے تھے۔ اکتوبر 1947ء میں چوبہ روی خلیق الزمان جو انڈین آئین ساز اسمبلی میں مسلمانوں کے ایک ممتاز رہنمای تھے اور یوپی میں نسرو اور دوسرے کانگریسی رہنماؤں کے پرانے ساتھی تھے اور اس لحاظ سے انڈین مسلمانوں کے حقوق کے علمبردار تھے، وہ بھی غیر متوقع طور پر اور اچانک پاکستان نقل مکانی کر گئے اور اپنے پیچھے ایک پریشان حال مسلم لیگ چھوڑ گئے۔ یقین سے کوئی نہیں کہ سکتا کہ انہوں نے اچانک یہ فیصلہ کیوں کر لیا۔ انہوں نے خود وضاحتیں دیں کہ وہ نئے خون کے لئے راستے چھوڑنا چاہتے تھے۔ اور یہ کہ وہ خود کو ہندی سیکھنے پر آمادہ نہیں کر سکے تھے (کیونکہ ہندی کو یوپی میں سرکاری زبان کا درجہ دے دیا گیا تھا)۔ اور (دس سال بعد اپنے خود نوشت میں لکھا) یہ کہ انہوں نے خیال کیا کہ اب کسی ایسے شخص کو ان کی جگہ سنبھالنی چاہئے جس پر جناح کو مسلسل اعتماد ہو اور وہ انڈین مسلمانوں کی رہنمائی کے فرائض سنبھالے۔ تاہم ان وضاحتیں نے بھی لوگوں کو مطمئن نہ کیا۔

کچھ عرصہ بعد 1949ء میں یوپی اسمبلی میں مسلم لیگ کے ڈپٹی لیڈر زید ایچ لاری بھی پاکستان چلے گئے۔ یہ صاحب خود ”دو قوی نظریے“ ”جد اگانہ انتخابات“، ”مخصوص کوٹھ“ اور ایسی ہی دوسری باتوں کے خلاف زور و شور سے بولتے رہے تھے۔ اس دور سے گزرنے والے بہت سے اصحاب یاد کرتے ہیں کہ ان دونوں سوال یہ تھا کہ مقابلتاً کس جگہ پر زیادہ ذہنی و جسمانی سکون سے رہا جا سکتا ہے؟

ہندوستانی موسیقی کے روشن چراغ پنیالہ گھرانے کے استاد بڑے غلام علی خان پاکستان چلے گئے جہاں وہ پانچ برس تک گمناہی کی زندگی بسر کرتے رہے اور پھر اپنی وفات سے پہلے واپس انڈیا چلے آئے۔ جوش ملیح آبادی، لکھنؤ کے نزدیک واقع ملیح آباد سے تعلق رکھنے والے اردو کے عظیم شاعر جنوں میں ہست سے دوسرے ترقی پسند ادیبوں کے ساتھ مل کر یہ اعلان کیا تھا کہ ”ہم اردو کو تقسیم نہیں کر سکتے۔“ کئی دفعہ پاکستان گئے اور واپس چلے آئے۔ وہ ناخوش تھے کہ اب ان کی کوئی قوم نہیں تھی، کوئی گھر نہیں تھا۔ اور شاید آخری دونوں تک اسی شش و پنج کا شکار رہے کہ کیا اردو تقسیم ہو چکی ہے؟ اور یہ کہ دونوں ملکوں میں اس زبان کا مستقبل کیا ہو گا؟

حقیقت یہ ہے کہ برٹش انڈیا کے "مسلم اقلیت والے صوبوں" میں رہنے والے مسلمان انڈیا اور پاکستان میں سے کسی ایک کے انتخاب کا واضح شعور نہیں رکھتے تھے۔ خصوصاً بُوارے اور آزادی کے فوری بعد کے سالوں میں۔ اپر بیان کئے گئے افراد ایک اشرافیہ کا حصہ تھے جو قابل قدر وسائل رکھتی تھی اور جس کے یوروکیسی اور سیاستدانوں کے درمیان اچھے خاصے رابطے تھے جن کی بناء پر وہ کم از کم ایک دفعہ آنا جانا کر سکتے تھے۔ ایسے لوگوں کی تعداد بے شمار تھی جو اس آزمائشی دور کی سوالوں سے بہرہ مند نہیں تھے یا ان کے پاس جواہر لعل نہرو کے پاس درخواست گزارنے کا موقع نہیں تھا لیکن اس کے باوجود وہ سلامتی اور امن کی تلاش میں کبھی اوہر تو کبھی اوہر کو چلتے رہے۔ مثلاً نومبر 1947ء میں روپورٹ کیا گیا کہ تقریباً پانچ ہزار مسلمان ریلوے ملازمین نے جنوں نے پسلے پاکستان میں ملازمت کرنے کا فیصلہ کیا تھا، اب پاکستان کے لئے اپنی ترجیح کو واپس لے کر "افران مجاز کو ایک مشکل میں ڈال دیا ہے۔" اس کے ساتھ انہوں نے خود کو پاکستانی ایجنسٹ ہونے کے الزام کا بھی سزاوار نہیں دیا تھا۔ ایسے ایجنسٹ جو سازش کرنے میں مصروف تھے۔ اگرچہ ان ملازمین کا ترجیح بدلنے کا مقصد نہایت معمولی تھا۔ سرحدوں کے اس پار بھی مشکلات کی خبروں اور اس حقیقت نے کہ پاکستان میں کام کرنے سے کچھ اور ہی مسائل پیدا ہوں گے نہ انہیں اپنی رائے بدلنے پر مجبور کر دیا تھا۔ مگر یوپی میں ان کے ساتھی کارکنوں نے بھی انہیں واپس قبول کرنے سے انکار کر دیا۔ لکھنؤ کے ہندو ریلوے ملازمین نے دھمکی دی کہ اگر "پاکستانی کارکنوں" کو نہیں کی اجازت دی گئی تو وہ ہڑتال پر چلے جائیں گے۔ ریلوے حکام نے بھی اصرار کیا کہ جن لوگوں نے پاکستان میں کام کرنے کے اختیار کو ترجیح دی تھی انہیں اب وہیں چلے جانا چاہئے۔

ایک ایسے ہی ریلوے ملازم کا خط اور اس پر انڈین حکومت کا جواب اس مقالے کا ایک اچھا فقط اختتام ٹابت ہو سکتا ہے۔ مراد آباد میں ریلوے گارڈ صدر علی خان نے یہ خط ۰ ستمبر 1947ء میں انڈین حکومت کے "شعبہ بُوارہ" کے سیکریٹری کو لکھا تھا۔ "اجازت برائے نظر ثانی فیصلہ بابت انڈیا میں ملازمت" کے عنوان سے لکھا گا۔

اس خط میں کہا گیا: ”میں نے پاکستان میں اپنی خدمات بجا لانے کا آخری فیصلہ جمع کرو دیا تھا..... یہ فیصلہ میں نے ساتھی کارکنوں اور دوستوں کے تحریک دلانے (محصور کرنے؟) پر کیا تھا جس پر اب میں کف افسوس مل رہا ہوں (بعینہ)..... میری ماں شدید بیمار ہے اور وہ مجھے پاکستان جانے کی اجازت نہیں دے رہی کیونکہ اسے اپنے زندہ فتح جانے کی کوئی امید نہیں ہے..... میں نے پاکستان کے حق میں فیصلہ کر کے بہت بڑی غلطی کی ہے۔ جیسا کہ میں پہلے عرض کر چکا ہوں کہ حقیقت یہ ہے کہ یہ فیصلہ میرا اپنا نہیں تھا بلکہ..... مجبور ہو کر کیا تھا۔ میں اول و آخر انڈین ہوں۔ انڈیا ہی میں جینا اور مرا چاہتا ہوں..... اس لئے مودبانہ التماں ہے کہ براہ کرم آپ مجھے اپنے فیصلہ پر نظر ہانی کی اجازت مرحت فرمادیں اور مجھے انڈیا ہی میں ملازمت کرنے کی اجازت عنایت فرمادیں۔“

انڈیا کے وزیر تعلیم مولانا ابوالکلام آزاد نے اس خط کو وزیر داخلہ و بحہ بھائی پٹیل کو بھجوa دیا جس نے اس کا مختصر ساجواب دیا کہ: ”بٹوارہ کو نسل کا فیصلہ ہے کہ ایک مرتبہ آخری انتخاب کر لیا گیا تو پھر اس پر قائم رہا جائے گا۔ اس لئے مجھے اس صاحب کو جن کی درخواست آپ نے مجھے بھجوائی ہے اپنا فیصلہ تبدیل کرنے کا کوئی امکان نظر نہیں آتا۔“

یہاں نوکر شاہی کی حاکیت کام کرتی نظر آتی ہے: دو نئی ریاستوں کی انتظامیہ قائم کی جا رہی ہے جن کے لئے اصول و ضوابط بنانا پڑیں گے اور ان پر عملدرآمد کروانا ہو گا۔ لیکن اس کے ساتھ ساتھ یہاں قوم پرست حاکیت بھی کام فرمانظر آتی ہے۔ لوگوں کو صرف ایک بار اور بس ایک بار فیصلہ کرنا ہے کہ وہ کہاں کھڑے ہیں اور کون ہیں۔ جیسا کہ ہم دیکھے چکے ہیں کہ یہ ایک مطالبه ہے جو قوم کے ”ایک حصے سے مسلسل کیا جا رہا ہے۔“

ذکورہ بحث میں قوم پرستی کی شاید دو آوازیں تھیں: جو سنی جاسکتی تھیں۔ لیکن یہ صرف دوسری آواز تھی جس کو کامیابی ہوئی۔ قوم پرست سوچ ہمیشہ اسی نتیجے کی طرف مائل ہوتی ہے یعنی عوای کو ذاتیات سے الگ کرنا، شری کو تاجر سے، دیباڑی دار کو

زمیں کے مالک سے، مذہبی آدمی کو یہودی سے، جیسا کہ مارکس نے اپنی تصنیف "یہودیت کے مسئلہ پر" میں لکھا ہے۔

اس کے باوجود یہ ذاتیات ایزاً عوام پر مداخلت بے جا کی مرکب ہوتی ہیں۔ قوم پرست جس بگاڑ کی مددت اترتے ہیں وہ تاریخ کی تکمیل کرتا ہے اور وہ ہموں حالات پیدا کرتا ہے جن میں ہم زندگی بسر کرتے ہیں۔ کوئی کہہ سکتا ہے کہ تاریخ میں سے آلووگی (ایک قوم پرست اصطلاح استعمال کریں تو) کے عمل کو نکال دیا جائے تو بالی کچھ بھی نہیں پچتا۔ اور نئی شروونات پر معاملات کا جاری و ساری عمل ہی مثلثی سیاست کا روح رواں ہے۔

کوئی قوم، کوئی ریاست فخری نہیں ہے۔ کوئی بھی قبیلہ اتنا منتخب شدہ یا خالص نہیں ہے جتنا کہ وہ دعویٰ کرتا ہے۔ 1931ء کی وبا کے جرمی میں بھی یہ بات اتنی ہی درست تھی جتنی آج کے جرمی میں، یا جتنی اسرائیل یا جیلان یا کسی اور جدید قومی ریاست کے بارے میں درست ہے۔ اور خوش قسمتی سے کوئی کہہ سکتا ہے کہ انڈیا کے معاملے میں بھی یہ بات کلی طور پر درست ہے۔ انڈیا کا کوئی بھی شری ایک ہی وقت میں ہندو/مسلمان، بنگالی/کرناٹکی، دوکاندار/مزدور، مرد/عورت، باپ/ماں، پنچی ذات اونچی ذات کا ہوئے بغیر نہیں رہ سکتا۔ میرے خیال میں اگر اسے کسی بھی طور پر غدارانہ سوچ قرار دیا جائے تو یہ بڑا ظلم ہو گا۔

## ہندوستان میں قوم پرستی کا بدلتا ہوا مکالمہ

### ڈاکٹر منیشائیکیکر / ظفر علی خال

(1)

ونسن چرچل نے ایک دفعہ کہا تھا ”ہندوستان ایک جغرافیائی اظہار ہے۔ خط استوا کی طرح کوئی متحده قوم نہیں ہے۔“ جان سرتیجی (کہ ہندوستان میں برطانوی سلطنت کا سربراہ کار تھا) کے مطابق ”نہ اب ہے اور نہ بھی کوئی ہندوستان تھا۔“ ہندوستان کوئی ملک نہیں یورپی تصور کے مطابق اس میں طبعی سیاسی، سماجی یا نہ ہی الغرض کوئی بھی وحدت نہیں۔ یہ نہ کوئی قوم ہے اور نہ ہی ”ہندوستانی عوام ہیں جن کے بارے میں ہم بہت سنتے ہیں“ (انڈیا 1888ء) کیا ہندوستان ایک خیال ہے یا ایک قوم؟ یہ سوال ان سب کے ذہنوں میں آتا رہتا ہے جو ہندوستان میں دلچسپی رکھتے ہیں۔ اور 1997ء میں جبکہ ہم اس کی آزادی کی گولڈن جوبی منا رہے ہیں لگتا ہے کہ اس سوال کا اطمینان بخش جواب ابھی تک عتفا ہے۔ یہ محض اتفاق ہی نہیں کہ سنیل کھنلانی نے اپنی مشورہ کتاب کا نام (ہندوستان ایک خیال) ”Idea an India“ (1997ء) رکھا۔ اور سلمان رشدی نے انڈیا ٹوڈے کے ہندوستان کی آزادی کی چچاؤں سالگرہ پر نکالے گئے خاص ایڈیشن میں لکھا ”A Fantasy Called India“ (ایک واہمہ جسے ہندوستان کہتے ہیں) اور یہ سب اس کے باوجود ہے کہ کسی اور موضوع نے جدید ہندوستانی تاریخ میں اتنی دلچسپی پیدا نہیں کی نہ اتنا جذبہ ابھارا جتنا کہ ہندوستانیوں کے قوی شعور حاصل کر کے کالونیائی حکومت کا تختہ اٹھنے کے بیان نے کیا۔

ہندوستان کے قوم ہونے کے بارے میں چاہے جو بھی اندیشے ہوں اس کی آزادی کے معماروں کو 1947ء میں اس کے قوی مقام سے متعلق کوئی ابہام نہیں تھا۔ جواں

لعل نسوانے لمحہ آزادی کی تعریف کرتے ہوئے کہا "یہ وہ لمحہ ہے جب کسی قوم کی لمبے عرصے تک دبی ہوتی روح اظہار پاتی ہے" جنوبی ایشیا کی نئی آزاد ریاست کے لئے ایک قوم کا مرتبہ جدیدیت کی علامت اور مغربی آنکھوں میں قبولیت کا ذریعہ تھا۔ کیونکہ جدید دنیا میں سیاسی زندگی کا بنیادی قضیہ "قوم" اور قوم پرستی سے عبارت ہے۔ اس لئے ہندوستان کے لئے بھی ضروری تھا کہ وہ قوم ہونے کا دعویٰ کرے۔

آزاد ہندوستان ایک سیکولر جمہوری قوم بن گیا۔ جدیدیت پر مغربی مباحثت میں سیکولر بمقابلہ مذہبی بہت اہم عضر تھا۔ شرو کی سیکولر قوم پرستی ہندوستان میں جانی جانے والی ہر دوسری قوم پرستی سے اعلیٰ گردانی گئی۔ یہ کلاسیکی آزاد خیال قسم کی قوم پرستی تھی جو "کثرت میں وحدت" کے لئے راستہ ہموار کرتی تھی۔ دلیل یہ تھی کہ ہندوستانی سماجی نظام کے تنوع اور چیخیدگی کے باوجود اس میں ایک زیریں لازمی وحدت ہے آخر ہندوستان برطانوی راج کی محض ایک اختراع یا اس کے فراہم کردہ موقع کی چیخیدہ پیداوار یا (مقای) قوم پرست اشرافیہ کا تصور محض تو نہ تھا۔ ہندوستان کی بھی تاریخ میں ایک خاص قسم کی متحده یکجانیت تو ہمیشہ رہی ہے۔ ایک ہندوستانی کے سیاسی شری تشخص کی تخلیق کے لئے ہندوستانی ثقافت کے زیریں وحدانی تحرکات کو مجمعع کرنے کی ضرورت تھی جو اس کے قدیمی تشخص پر چھتر بنے۔

پہلے پہل ولی دیگر کالونیوں کی طرح ہندوستان میں بھی سیاسی قیادت نے یہ جان لیا کہ سیکولر قوم پرستی ان کے سیاسی وجود کا جواز فراہم کرتی ہے اور سیاسی اقتدار کے لئے ان کی تگ و دو کو قانونی طور پر جائز بناتی ہے۔ یہ انہیں بے شمار رواجتی نسلیاتی اور مذہبی قائدین سے آگے قوی سلطھ کے قائدین بننے میں مددگار ہے۔

یہ بات جانی چاہئے کہ ہر قسم کی قوم پرستی کی ایک نفیساتی جڑ ہوتی ہے اور وہ ہے تشخص کی خواہش۔ چاہے فرد کے لئے یا لوگوں کے گروہ کے لئے۔ آزادی کے وقت کا جب ہندوستان ایک متحده قوم کے طور پر ابھرا تو اس نے ہندوستانی لوگوں میں قوت کا نفیساتی احساس پیدا کیا۔ یہ احساس ہندوستانی عوام نے اس سے پہلے کبھی محسوس نہیں کیا تھا۔ جدید و سمع دنیا میں ہندوستان کے داخلے کے لئے قوم پرستی، سیکولر ازم اور

سائنس کلمہ راہداری بن گئے ان کے ساتھ ساتھ پارلیمانی جمیوریت اور نہرو کا سو شلزم بھی۔ نہرو کے مطابق ”ہمیں ماضی کی طرف نہیں لوٹا جو مذہبی تشخصات سے اتنا ہوا تھا۔ جدید سیکولر روح عصر لازمی طور پر پوری دنیا میں ظفریاب ہو گی۔“ دنیا کے بارے میں اس کا خواب آزاد، برابر اور سیکولر قوموں کا تھا۔

سیکولر قوم پرستی نے بحیثیت ایک حادی نظریے کے جو نوزائدہ ہندوستانی ریاست کی تعریف فراہم کرتا تھا۔ ریاست کو سماجی تبدیلی کا سب سے بڑا عامل بنا دیا۔ تمام ہندوستانی جو اپنے آپ کو محب وطن، جدید قوم پرست اور اہل فرد سمجھتے تھے اسے قبول کرنے لگے۔ ہندوستانی اشرافیہ نے جب ایک دفعہ جدیدیت پر یہ مغربی سوچ اپنالی تو ”سیکولر“ اور ”قوی“ کو ”گروہی“ اور ”علاقائی“ کی ضد سمجھ لیا گیا۔ یوں ہندوستانی دو طرح کے ہو گئے ایک ”گروہ بند“ اور بے لوگ جو بنیاد پرست، ہندو و مسلم، دائیں بازو والے، رجعت پسند، فاشت اور دوسرا سے سیکولر۔ اچھے لوگ، ترقی پسند، آزاد خیال، اور قوی تعمیری عمل میں مصروف سیکولر سیاسی قوتوں کے حاوی۔ یہ دونوں فتمیں ایک دوسرے کے مقابلہ تھیں۔

لیکن قوم پرستی صحیح معنوں میں ایک دو چہرہ مظہر رہی ہے۔ اس کی بہت سی تشریفات ہوتی ہیں مثلاً آزاد خیالی / جبر، وطن دوستی / شاؤزم، استصواب رائے / نسلیاتی صفائی، ترقی / رجعت، عقلی / جھگڑا ایا متعدد۔ اس لئے حالانکہ آزادی کے پہلے سالوں میں سیاسی نظام میں مذہب کو کم اہمیت دی گئی۔ پھر بھی نہرو نے اپنے نظریہ سیکولر قوم پرستی میں مذہبی عناصر کو جذب کر کے مذہب کو اپنی خود مختار اقتداری بنیاد بنانے سے باز رکھا۔ جیزالڈ لارسن گاندھی اور نہرو کی مذہبی ”وژنوں“ میں فرق کرنے کے لئے ایک دلچسپ ترجیح پیش کرتا ہے۔ اس کے مطابق گاندھی نے نو ہندویت کی آفاقی ”وژن“ پر مبنی ایک عمومی تحریک تخلیق کی تھی۔ نہرو نے اسے ایک قسم کی دیوبالائیت سے نکلا اور اسے سیکولریت، جمیوریت، اشتراکیت، ملی جلی میہشت اور غیر جانبداریت کی شکل دے دی۔ گاندھی کی وژن عدم مرکزیت اور سرو دیا کی بہبود عام تھی جبکہ نہرو مضبوط مرکز تیز صنعتیکاری اور جمیوری اشتراکیت کے حق میں تھا۔ کیا نہرو

کی دیو مالا بیت ختم کرنے کی کوششیں بغیر چیخ کے گئیں؟ یقیناً نہیں۔

پار تھا پیٹر جی اور مارک جوئر گینس میٹر ہمیں بتاتے ہیں کہ بہت سی بس کالونیائی سوسائٹیوں میں قوم پرستی اس وقت جدید اور ہم عصر قومی شافت (جو مغربی نہیں ہے) تخلیق کرنے کے تاریخی طور پر نہیت اہم منصوبے کو عملی جامع پہنانے میں مصروف ہے جوئر گینس میٹر کے مطابق ”مذہبی قوم پرستی اس چیخ کا ایک جواب ہے، ایسا جواب جو مقامی اور عالمی سیاست میں ایک اہم قوت ہے“ (XIV صفحہ 1980ء اور 1990ء کی دہائیوں میں اپنے تقریباً نصف درجن ملکوں کے دوروں میں اس نے دریافت کیا کہ ان ملکوں کی پہلی زندگی میں مذہب کی بے تحاشا ضرورت ہے۔ مصر سے سری لنکا اور ہندوستان سے میکولیا تک پھیلے ہوئے ملکوں میں بہت لوگوں نے مغربی شفافی اثرات سے پاک دلی طرح کی یا مذہبی سیاست کے لئے خواہش کا اظہار کیا۔ شفافی قوم پرستی کے ان مطالبوں کو مغرب والے اور ان ملکوں کی جدیدیتی اشرافیہ انہیں ”تاریخی انحرافات“ یا مذہب کے گمراہ کن اطلاعات قرار دے کر رد کر دیتے ہیں۔ کیا ان نے واقعات سے با آسانی انعاموں برتا جا سکتا ہے؟

ہندوستان میں وقوع پذیر ہونے والے حالیہ واقعات مذہبی قوم پرستی کی جاری اہمیت کا پتہ دیتے ہیں۔ مذہبی قوم پرستی کے نظریہ دان اور سرگرم کارکنان مغربی قوم پرستی کے ملاؤں کو ناکام سمجھتے، اور مذہب کو ایک امید افزا مقابل سمجھتے ہیں۔ مذہبی قوم پرستی اور خاص طور سے انڈیا میں ہندو قوم پرستی کے فناو ہندو ابھار کو اقتدار کی بھوکی بیجے پی اور سنگھ پریوار کی انتخاب کے لئے سیاسی حکمت عملی کے علاوہ کچھ نہیں سمجھتے۔ ان کی دلیل ہے کہ سیاسی پارٹیاں اور بیجے پی جیسی تنظیمیں معصوم لوگوں کو مذہب کے نام پر استعمال کرتی ہیں جلوں میں اکٹھے ہونے والے عوام کی اساسی وفاداریوں کو خطابت کے ذریعے ابھارتی اور ان کے جذبات کو بھڑکاتی ہیں۔ ہندو قوم پرستی کا یہ سلطھی سما جائزہ غلط نہیں لیکن یہ یقیناً ناکافی ہے۔ مذہبی قوم پرستوں کو کٹھ ملایا بنیاد پرست کہ کرو کر دینا آسان ہے لیکن یہ ارتداوس کی فطرت اور وجوہات کو سمجھنے میں مدد نہیں دیتا۔ اور میرے خیال میں اگر ہم نے بحیثیت سوسائٹی اس سے نبنا ہے تو ہمیں انہیں

سمجھنا ہو گا۔

اس پیش کش کے دو بڑے مقاصد ہیں۔ پہلا ہے ہندو قوم پرستی کو سمجھنا اور دوسرا ان عوامل کی گرد کشاںی کرنا جنہوں نے حالیہ برسوں میں ہندوستانی سیاست میں ان قوتوں کا پسہ کھولا ہے۔ آخر میں میں ہندوستان میں ہندو قوم پرستی کے جمورویت کی ثقافت پر اثر پر مختصرًا بحث کروں گی۔

(2)

مذہبی قوم پرستی کا یقین ہے کہ جدید قومی ریاست کی تعمیر کے لئے مذہب معقول قضیہ (بنیاد) ہے۔ سادہ الفاظ میں یہ مذہب اور قومی ریاست کو جوڑنے کی کوشش ہے۔ سیکولر اور مذہبی قوم پرستی دونوں کافی حد تک سائبھے جوازات رکھتے ہیں۔ دونوں اخلاقی نظام کے آگے بڑھے ہوئے ڈھانچے کی فراہمی کا اخلاقیاتی مقصد پورا کرتے ہیں اور یوں شہادت اور تشدد کے لئے اخلاقی جواز مہیا کرتے ہیں۔ ہر دو عقیدے کا اظہار ہیں ایک بڑے گروہ سے وفاداری کے متقاضی ہیں اور کسی گروہ کے لیڈر کی احتماری کا قانونی جواز فراہم کرتے ہیں۔ دونوں نظم کے قیام کے نظریات ہیں اس لئے ایک دوسرے کے امکانی رقبہ ہیں۔

ہندو قوم پرستی کیا ہے؟ یہ ہندو شخص کی اولیت کا دعویٰ ہے۔ ایک انذین کے شخص میں ہندو مت محض ایک تعریفی عصر ہے۔ رواۃتی طور پر سمجھے جانے والے ہندو مت کے ماننے والوں کی دلچسپی میں ختم ہو جاتی ہے۔ یہ سمجھنا کہ یہ شناخت محض پرانی جذباتی لگن کا اظہار ہے غلط ہو گا، حقیقت یہ ہے کہ مذہبی قوم پرستی کسی گروہ کے لئے ایک نئی سماجی شناخت تخلیق کرنے میں دلچسپی رکھتی ہے اور وہ یہ بحث مذہبی علم کلام اور عملی کام کے ذریعے کرتی ہے۔ یہ مذہبی گروہ کو بنیاد کے طور پر استعمال کرتے ہوئے بالکل نئی سیاسی شناخت کی تخلیق ہے۔ اور اسی شناخت مذہبی دلائل اور تنظیم کاری کے بدلتے ہوئے معیاروں کی ایک خاص الحاصل پیداوار ہے۔ مذہبی قوم پرستی مذہبی گروہ کی پہلی بسر پر اساری جاتی ہے۔ اس کے دلائل کے دو رخ ہیں ایک ثقافتی

اور دوسرا مذہبی۔ ہندو تشخص کا تعین کرتے ہوئے ہندو قوم پرست اپنی دلیل کی بنیاد سنکرتی ہندو مت یا عوای ہندو مت پر جو لاکھوں لوگوں کی روزمرہ زندگیوں کے عمل میں ظاہر ہوتا ہے نہیں رکھتے بلکہ ثقافتی ہندو مت پر رکھتے ہیں (جو ایک نظری ترکیب ہے) یا انہی سیاسی تحریک کے نیچے کار فرما کسی تحریر پر رکھتے ہیں۔

اس ثقافتی قوم پرستی کا اظہار "ہندو توآ" کی اصطلاح میں کیا جاتا ہے۔ یہ ہندو قوم پرستی کے نظریے کا مرکزی خیال ہے۔ اسے جدید سیاسی ترکیب کے طور پر دنیا مکبود ساور کر (1893-1966) نے ایجاد کیا۔ وہ خود ملک تھا اور مغربی ہندوستان کا محلہ آزادی تھا۔ ہندو مت کے مقابلے میں یہ (اصطلاح) بذات خود جامع اور کلتی ہے۔ کیونکہ یہ ہندو سوائٹی کے صرف مذہبی رخ کی نشاندہی نہیں کرتی بلکہ ثقافتی، لسانی، سماجی اور سیاسی جتوں کا حوالہ بھی رکھتی ہے۔ مقصد ہے ہندوؤں کی اجتماعیت کو ایک سیکھان کل کے طور پر ظاہر کرنا۔ اشیش نندی جو ایک مشہور سماجی سائنس دان ہیں ہندو توآ کی تشریع کرتے ہوئے بتاتے ہیں کہ یہ ہندو مت کو مذہب بحیثیت عقیدہ کے بر عکس مذہب بحیثیت نظریہ پیش کرتے ہیں۔ اشیش نندی کے قریب اپنی عملی کثرتیت اور کواری رنگا رنگی کی بنا پر مذہب بحیثیت عقیدہ ہی ہندو مت کی زیادہ صحیح تعریف ہے۔ "مذہب بحیثیت نظریہ" تو عوام کو سیاسی طور پر متحرک کرنے انہیں ایک سیکھان اجتماعیت میں تبدیل کرنے کے لئے استعمال کیا جاتا ہے تاکہ اسے "ہندو اکثریت" کی شکل دی جائے۔ ہندو توآ کا نظریہ تسلیم کرتا ہے کہ رواداری توع و بو قلمونی ہندو مت کی بنیادی اقدار ہیں لیکن اس کے ساتھ ساتھ یہ بھی کہ یہی اقدار ہندو مت کی کمزوری کے منابع رہی ہیں۔

اس لئے ایک یک رنگ (یک چٹانی۔ یک گلی) لڑاکا ہندو اکثریت کی تخلیق ضروری ہو جاتی ہے۔ راشٹریہ سیوک سنگھ (آر ایس ایس) 1925ء میں قائم کی گئی اور اس نے اس نظریے کا آغاز کیا اور اس نے قومی ثقافت کو ہندو ثقافت قرار دیا۔ بھارتیہ جنگ سنگھ نے 1960ء میں اپنے "ہندوستانی بنانے" کے مقازع پروگرام کی بنیاد اسی نظریے پر رکھی اور مطالبہ کیا کہ مذہب، ذات، زبان، یا عقیدے جیسی چھوٹی و فداواریوں

کو "قوم" کی اہم ترین وفاداری کے تابع کیا جائے۔ ہندوستان کے غیر ہندوؤں خاص طور سے مسلمانوں نے بہت جلدی "ہندوستانی بنانے" کے مضمونات کو بھانپ لیا اور جن سگھ کے اس وقت کے نظریہ دان بلراج لاهوک نے بھی فوراً اقلیتوں کے خوف کو دور کرنے کے لئے تشریح کی کہ اس کا مقصد تو صرف ہندوستان کے ہر شری کو بستر ہندوستانی، اچھا محب وطن اور قوم پرست بنانا ہے۔ لیکن کسی دوسری جگہ اس نے بالکل غیر معمم اور واضح الفاظ میں بتایا "یہ ہندو مت ہی ہے جو کسی آدمی کو ہندوستان کا شری بناتا ہے۔"

میں اس مرحلے پر واضح کرنا چاہوں کی کہ ہندو تو امد مذہبی بنیاد پرستی کی نمائندگی نہیں کرتی۔ اس کے مذہبی خطابت کے استعمال اور مذہبی علامتوں کے لئے اپیل کا ہندو مت کے عقائدی قضیوں سے کوئی تعلق نہیں۔ حقیقت یہ ہے کہ ہندو مت اپنی فطرت میں بنیاد پرستی کا اہل نہیں ہے ان معنوں میں جن میں عیسائیت اور اسلام ہو سکتے ہیں۔ "ہندو بنیاد پرستی" ایک غلط اصطلاح ہے باوجودیکہ ہندوستان میں عام استعمال ہوتی ہے۔ ہندو قوم پرست ہندو تو اکو ہندو سوسائٹی شفاقتی روح کے طور پر پیش کرتے ہیں اور اسی میں خطرہ ہے۔ قوم پرستی کے کسی بھی عمل میں پرانی شفافت سے لگاؤ بے شک اہم کردار ادا کرتا ہے۔ لیکن قوم پرست حرکات کا منتهیانے مقصود تو اب تاریخ و سیاسی گروہ پیدا کرنا ہے جو سانحنجا سیاسی مقصد رکھتا ہو۔ اس کا مطلب ہے قوتوں کا ایسا ربط و خبط بنے جس کے نتیجے میں ایسا گروہ خود بخود وہود پائے یعنی ہے مصنوعی طور پر تخلیق نہ کرنا پڑے۔ ہندو قوم پرستی کا نظریہ جیسا کہ پسلے بیان کیا گیا ہے، مذہبی اور شفاقتی دلائل کو احتیاط سے ملا جا کر ایک نیا شخص ایک نئی اجتماعیت تخلیق یا تغیر کرتا ہے۔ اور آخر کار اپنی ساری دلیل کی بنیاد شفافت کو زیادہ اور مذہب کو کم بناتا ہے اور اس کے لئے ہندو تو اکا اوزار استعمال کرتا ہے۔ شفاقتی قوم پرستی پر جی الیس کا تبصرہ (گو کہ وہ مذہبی قوم پرستی کی بات نہیں کر رہا) دماغ روشن کرتا ہے اور شفاقتی قوم پرستی کے خطرات سے ہمیں خبردار کرتا ہے۔ وہ کہتا ہے۔ "شفاقتی قوم پرستی کا بیان پسلے تو اپنے علیحدہ ہونے، غیر منقسم ہونے، منفرد ہونے اور اپنی شفافت کے برتر ہونے کے گرد گھومتا

ہے۔ دوسرے یہ کہ ایسی ثقافت اجتماعی اور معین کنندہ قوت کا موزوں اور قانونی ذخیرہ ہے۔ اس ثقافت کو نام دیا جاتا ہے پہچان دی جاتی ہے۔ اس کے خدوخال لکیرے جاتے ( واضح کئے جاتے) ہیں۔ اس کا شجرہ بیان کیا جاتا ہے۔ تاریخ میں اس کا عروج و زوال نوٹ کیا جاتا ہے اور اس کے خلاف امکانی اندیشوں کی نشان دہی کی جاتی ہے۔ پھر اسے حالیہ اور مستقبل کی قوم کے لئے ایک معیاری مائل کے طور پر پیش کیا جاتا ہے۔"

(صفحہ 132)

یہ مشاہدہ دلچسپ ہے کہ کس طرح مذہبی، ثقافتی تشخصات رسمی خطابات اور اعمال مذہبی تنظیموں کی بدلتی ہوئی اشکال اور ترویج خیالات کے ذریعے تحقیق کئے جاتے ہیں۔ پچھلے چند سالوں میں ہندو سوسائٹی میں ایسی رسم کی بھرمار ہو گئی ہے جن میں عوام بڑی تعداد میں شامل ہوتے ہیں۔ "شیلایناس، رتح یا ترا، کار سیوا اور مہا آرتی کی ہندو رسم سے متعلق مذہبی اصطلاحیں چاہے نرم اور میران لگتی ہوں لیکن یہ رسم واضح سیاسی رنگ لئے ہوتی ہیں اور عوام کو بڑے زور دار طریقے سے متحرک کرنے کے لئے استعمال کی جاتی ہیں۔ اور یہ کہ ان کے اندر تشدد پر ابھارنے کی صلاحیت موجود ہوتی ہے یہ کسی وضاحت کی محتاج نہیں۔ ہندو طریقہ عبادت یا ادائیگی رسمات زیادہ تر انفرادی ہوتی ہیں لیکن اوپر بتائی گئی رسمات لازمی طور پر پہلک عبادت اور ادائیگی رسمات کے لئے وضع کی گئی ہیں۔ عبادات اور مذہبی تواروں کو عوامی طور پر منانا پچھلے چند برسوں میں عجیب رخ اختیار کر گیا ہے۔ بہمی میں گنیش کے توار کے عوامی طور پر منائے جانے کی صدیوں پرانی روایت ہے۔ اس میں درگا کی عوامی پرستش کو شامل کر دیا گیا ہے۔ یہ بہمی کے علاقے کی پرانی روایت کا حصہ نہیں ہے پچھلے چند سالوں میں ایک اور توار ایجاد کیا گیا جو درگا پوجا کے فوری بعد ہوتا ہے۔ اسے سائیں بیبا کا توار کہتے ہیں۔ گو کہ سائیں بیبا ایک مسلمان درویش ہے جسے ہندوؤں نے اچک لیا ہے۔ بہت پہلے سے اسے ہندو طریقے پر اعزاز دیا جاتا اور ہندو طریقے پر اس کی پوجا کی جاتی تھی لیکن اس توار کو عوامی طور پر منانا جسے گنیش اور درگا کے توار منائے جاتے ہیں ایک مختلف اور نیا مظہر ہے جو حال ہی میں منظر عام پر آیا ہے۔ ان نئی تحقیق

کی جانے والی مذہبی رسم کی ادائیگی میں علماتوں اور علماتوں کے باہمی تبادلوں کو مذہبی اور ثقافتی دائرے سے معانی فراہم کئے جاتے ہیں اور اس بات کی بڑی اہمیت ہے۔ دوبارہ زندہ کی گئی یا نئی تخلیق کی جانے والی علامات کے ساتھ پرانے لیکن بھولے برے معانی یا بالکل نئے ایجاد شدہ معانی مسلک کئے جاسکتے ہیں۔ مثلاً ایودھیا کی ایک مسجد (بابری مسجد) کو ایک مقامی زیارت گاہ سے ہندو اکثریت کے لئے خطرے کی علامت میں تبدیل کر دیا گیا۔

سادھوی ر تمہر ابی جبے پی پریوار کے شعلہ بیان مقرر کے مطابق ہندو اینٹوں اور چھوٹوں کے ایک مندر کے لئے نہیں لڑ رہے۔ وہ ایک تہذیب کی بقاء اپنی ہندوستانیت، قوی شور، پھی نظرت کی پہچان کے لئے اور ہندوؤں کے خلاف تاریخ کی طرف سے کی گئی بے عزتی تحریر و تذلیل کے خلاف اور جدید ریاست کے خلاف جوان کی موجودت کو قبول کرنے سے انکاری ہے لڑ رہے ہیں۔

ورشت ثقافتی قوم پرستانہ تو ضمیحات سے زبان اور رنگ بھی نہیں بچتے۔ ہندی ہندوؤں کی زبان ہے جبکہ اردو مسلمان ہے۔ ہندوؤں اور مسلمانوں کے اپنی مقدس زبانوں یعنی سنکرت اور عربی سے تعلق پر زور دیا جاتا ہے۔ کیسری رنگ ہندوؤں کا ہے جبکہ سبز مسلمان رنگ ہے۔ سبز رنگ اور سنتیں کروانے کے حوالے سے اتنا پند ہندو تنظیموں کے جلوں اور اشاعتی ذرائع میں مسلمانوں کے بارے میں تحریری پھیتیاں عام ہیں۔ یہ تحریری حوالے ہندوؤں کے مقابلے میں مسلمانوں کا ”دوسرا پن“ قائم کرتے ہیں۔ یوں مسلمانوں کو یک رنگ ثابت کرتے ہیں جیسے وہ ایک یکجہاں گروہ ہوں۔ نشانے کی زد میں رکھے جانے والے گروہ کی منفی شبیہ بنا نہیں قوم پرستی کے پروگرام کا لازمی حصہ ہوتا ہے۔ اس لئے بست سے ہندو قوم پرست ایک مسلمان کی ہندوستان سے وفاداری پر مسلسل شک کاظمار کرتے ہیں۔ ایک ہندو فطری طور پر جبکہ ایک مسلمان شاذ و نادر ہی محب وطن ہوتا ہے۔ مسلمان متعصب اور ہٹ و ہرم جبکہ ہندو روادار ہوتے ہیں۔ ہندو قوم پرستی اپنے انداز اظہار میں مسلمانوں کے غیر ملکی ہونے پر زور دیتی ہے۔ اسلام باہر سے آیا اس لئے مسلمان ”غیر ملکی“ ہیں۔ اگرچہ کچھ ہندو قوم

پرست لیڈر جلدی سے اضافہ کرتے ہیں کہ ایک قوم پرست اور محب وطن مسلمان سے غیر ملکی کا سلوک نہیں کیا جائے گا یا اسے باہر والا نہیں سمجھا جائے گا لیکن عوامی نفیات میں تو خلل پسلے ہی پڑ گیا۔

راشٹریا سو ایم سیوک نگہ، ہندو مہاسجھا (1915) و شواہندو پریشد (1964)، بھرگنگ دل (1904)، ہندو ایکتا اندولن وہ نئی تنظیمیں ہیں جنہوں نے جدید تنظیمی ڈھانچے اور جدید ذرائع مواصلات اختیار کئے ہیں۔ روائتی مذہبی اور ثقافتی اقدار سے استفادہ کرتے ہوئے انہیں سیاسی مقاصد کے لئے تبدیل کر لیتے ہیں۔ شاید اس عمل میں بی جے پی کا کوئی ہم پلہ نہیں ہے۔ ہو سکتا ہے کہ ان تنظیموں میں روائتی ہندو رسمیں نہ ہونے کے برابر ہوں لیکن رواداری، روحانیت، "بل" (جسمانی طاقت) اور "شकتی" (طاقت کا مذہبی روحاںی تصور) مختلف طریقوں سے استعمال کئے جاتے ہیں۔

ہندو قوم پرستی کی دو اور صورتوں کے بیان کی ضرورت ہے۔ ہندو قوم پرستی صرف مسلمانوں کے خلاف ہی نہیں بلکہ یہ مغرب اور جدیدیت کے بھی خلاف ہے۔ ہندوستانی (ہندو) ثقافت و اقدار کی بڑھ چڑھ کر بڑائی بیان کرنے میں مغرب و شمنی منعکس ہوتی ہے۔ اور عزیز ہندوستانی اقدار پر مغربی ثقافت کی یلغار کے خلاف دیئے جانے والے دلائل میں ظاہر ہوتی ہے۔ لیکن عجیب بات ہے کہ بی جے پی کی انتخابی حکمت عملی اسے ایسے مسائل پر مبہم ساموقف اختیار کرنے پر مجبور کرتی ہے۔ پارٹی کے نظریہ دان گووند اچاریہ کی نئی دہلی کے برباطوی ہائی کمیشن کے دو افسروں سے بحث سے جو دی ایشین ایج (اکتوبر 24-1997ء۔ صفحہ 13) میں روپورث ہوئی سے واضح ہو جاتا ہے۔ جب اس سے سو ایشی کے نفرے سے متعلق سوال کیا گیا تو روپورث کے مطابق اس نے کہا کہ سو ایشی ملکی اور انتخابی مجبوروں کا فرمان ہے لیکن آزاد معیشت اور غیر ملکی سرمایہ کاری تو آج کی ضرورتیں ہیں۔ اگر بی جے پی میں الاقوامی فورموز پر آزادی معیشت کی بات نہ کرتی تو اس کا میں الاقوامی مقام متاثر ہوتا۔ یہ سماجی قدامت پسندی، سیاسی موقع پرستی اور گول مول اقتداریت کے عجیب و غریب امترانج کی نمائندہ ہے۔ ہندوستان کے پر شکوہ ماضی اور ہندوستانی اقدار کی مدح و ستائش میں اکثر تاریخ مسخ

ہو جاتی ہے۔ تاریخ دوبارہ لکھی جاتی ہے۔ اپنے مقصد کے لئے دوبارہ تحقیق کی جاتی ہے اور دوبارہ اس کی "موزوں" تو شجع کی جاتی ہے۔ تاریخ اور دیو مala تاریخ اور کہانی، تاریخ اور یادداشت میں خط تقسیم اتنا وہندلا جاتا ہے کہ پچانہ نہیں جاتا۔ بی جے پی کی حکومت والی ریاستوں میں بڑے منصوبوں میں سے ایک ہے تاریخ کی نصابی کتابوں کی دوبارہ تالیف۔ مذہبی قوم پرستی کا نظام اقدار تاریخ اور دیو مala کی تحقیق کی سینمائی عوامیت اور ایسی ہی دیگر تفریحات کے ذریعے حوصلہ افزائی کرتا ہے جس کے نتیجے میں مذہبی قوم پرستی مضبوط ہوتی ہے۔

## (3)

ہندوستان میں ہندو قوم پرستی ایسا کوئی نیا مظہر نہیں ہے جسے پرانے (مذہبی) جذبات کا فوری مملک ابھار قرار دے کر فارغ ہوا جائے۔ مذہبی قوم پرستی ایک پیچیدہ مظہر ہے ماضی کی تاریخ اور پیچیدہ حالیہ تاریخ دونوں بڑے پیمانے پر حصہ دار ہیں۔ جیسا کہ پہلے بیان کیا گیا ہے مذہبی قوم پرستی پہلے سے تغیر شدہ مذہبی گروہ پر ہی اسارتی جاتی ہے۔ بہت سی عالمانہ تصانیف بتاتی ہیں کہ کس طرح کالونیائی سوسائٹی نے واضح اور علیحدہ ہندو اور مسلم شناختیں بنانے میں اہم کردار ادا کیا ہے۔ یہ صرف "تقسیم کرو اور حکومت کرو" یا جیسے عام طور پر کہا جاتا ہے کہ یہ سامراج کی سیاست تھی کا سوال نہ تھا بلکہ سیکور انقلابی عمل نے بھی ایسی شناختیں بنانے میں اہم کردار ادا کیا۔ مردم شماری کے عمل میں ہندوؤں مسلمانوں اور عیسائیوں کی علیحدہ گنتی، ہندو اور مسلم قوانین میں واضح اور صاف تقسیم اور مستشرقین کے نظریات جو ہندوستان کے بہت معرفت تھے اور بعض اوقات تو اسے قدیم ہندو تہذیب کے طور پر جیرانی خوف اور احترام کے ملنے طے احسانات سے دیکھتے اور ہندو اور مغربی تہذیب کی ساختی ہندو یوروپیائی جڑوں پر زور دیتے تھے۔ ان تمام عوامل نے ہندو شخص کی تشکیل میں اپنا اپنا کردار ادا کیا ہے۔ مستشرقی تحریروں نے ہندوستان میں مسلم تہذیب کا مذہبی یا شافتی نقطہ نظر سے مطالعہ نہیں کیا۔ اسے عرب تہذیب کے ایک حصے کے طور پر ہی دیکھا۔

کالوینیائی راج اور مستشرقی دلائل کے تفاصیل سے ہندوؤں اور مسلمانوں کی اصلاحی تحریکات متاثر ہوئیں۔ ”نو ہندو“ اور ”نو مسلم“ تحریکوں نے ہندوستانی سوسائٹی کو اس کی کمزوریوں سے پاک کرنے، اس کی اصلاح کی ضرورت نے بھی علیحدہ شخص بنانے اور مستحکم کرنے میں مدد دی ہے۔ یہ گروہی شناختیں ہندوستان میں تحریک آزادی کے بڑھاؤے اور دستوری اصلاحات کے جلو میں بہت جلد ہی قطبائی گئیں۔ انتقالی عمل کو استعمال کرتے ہوئے مسلم لیگ (1906ء) اور ہندو مساجد ہردو نے سیاسی برتری اور طاقت حاصل کرنے کی کوشش کی۔ آزادی کے ساتھ ہی جدیدیتی اشرافیہ کو ایک مضبوط جدید اور خود مختار ہندوستان تخلیق کرنے کی ضرورت نے مجبور کیا کہ وہ شعوری طور پر اس و راشت کی یادوں کو پیچھے دھکیلے اور قوم پرستی کے لئے نیا مجموعہ دلائل وضع کرے جو تحریک آزادی کے ورثے سے منتخب کئے گئے صرف جدید اور سیکولر رجحانات پر مشتمل ہو۔

تقسیم کے قتل عام اور ہندوستان کے پاکستان سے تعلقات ابھی تک ہندوستان میں ہونے والے سیاسی مکالموں کو متعین کرتے ہیں۔ لمبی جدو جمد آزادی کے بعد ایک آزاد مسلم ریاست کا قیام دو قومی نظریے کی کامیابی کی ولیل تھی۔ اس سے ہندوستانی مسلمانوں کے بارے میں گھرے شکوک و شبہات پیدا ہو گئے اور ہندوستان کی دو بڑی مذہبی اجتماعیتوں کے درمیان تعلقات ملک کے لئے دکھ اور افیمت کا منبع بننے ہوئے ہیں۔ پاکستان کے ساتھ ہندوستان کے خراب تعلقات نے ان دونوں اجتماعیتوں میں نہ صرف نفرت کی جگہ زندہ رکھی ہوئی ہے بلکہ اسے دس گنا بڑھا دیا ہے۔ ہندو قوم پرستوں کے لئے ہندوؤں کے مسلمانوں کی وفاداری سے متعلق شکوک پر کھیلتے ہوئے اور اکھنڈ بھارت کی امید کو وقا ”فوقا“ زندہ کرتے ہوئے اپنی آئیزی یا لوچی کو دوام بخشنا آسان ہے۔

لوڈھ اور سوس روڈلف جن کا حوالہ لارسن نے دیا ہے۔ انہوں نے ہندوستانی سیکولر ازم پر ایک پجھتا ہوا تبصرہ پیش کیا ہے۔ ”ہندوستانی تصور سیکولر ازم میں تضاد بیک وقت برابر کی شرپت اور کمیونٹیوں کی صفائی میں تھا۔“ لارسن اسے جدیدیت پر

دوغلي دليل قرار ديتا ہے کہ اس میں "شری اور کمیونٹی کو غیر معمولی طور پر ساتھ رکھا گیا ہے اور وہ بھی ہم عصری متن میں۔" ہندوستان کے جدیدیت پر دوغلي موقف سے ایسے لگتا ہے کہ شری حقوق اور کمیونٹی حقوق میں ایک خاص قسم کی برابری ہے۔ لارسن کے مطابق یہ بے یک وقت دو ہری صفات دستور ہند میں بھی کمیونٹی پر منی علیحدہ روایت (پر شمل لاء) شخصی قوانین کی صورت میں در آتی ہے۔ دستور میں کچھ آر میکللوں کی شیئیں (340, 338, 336, 325, 46, 44, 38, 29, 25, 17, 16, 15) ان جڑواں صفاتوں کا خلط ملطخ ہونا صاف ظاہر کرتی ہیں۔ یہ شیئیں شیدوال ذاتوں، شیدوال قبیلوں اور دیگر پس ماندہ طبقوں (ذاتوں) ہندو، مسلم، پارسی اور عیسائی کمیونٹیوں کے حقوق اور مفادات سے متعلق ہیں۔ گو یہ دلیل دی جاسکتی ہے کہ ہندوستان کی سماجی پیچیدگی کو پیش نظر رکھتے ہوئے ایسا بندوبست ضروری تھا۔ لیکن اس حقیقت سے بھی انکار نہیں کیا جا سکتا کہ گروہیت (کمیونٹی شپ) کو سرکاری پہچان (سند) اور قانونی نیاد دستور کے ذریعے مل گئی۔ جب گروہیت کو سرکاری قبولیت حاصل ہو تو گروہی سیاست کو پیچھے نہیں چھوڑا جا سکتا۔

ہندو قوم پرستی کے ارتقا کی تحریکات کو صرف تاریخی اور سماجی قوتوں تک محدود کرنا غلط ہو گا۔ پچھلے پچاس برسوں کی ہندوستانی سیاست نے اپنی فطرت کی وجہ سے اس آئینہ الوجی کی بڑھوٹری میں بہت بڑا حصہ ڈالا ہے۔ لمبے عرصے پر محیط حکومت چلانے کی الہیت کے بھرمان نے جموروی سیاسی نظام کی قانونی حیثیت کو بڑا شدید دھچکا لگایا ہے۔ جموروی سیاست اداروں کی اتحادی قائم کرنے پر یقین رکھتی ہے۔ جب اداروں کو کم اہمیت کر دیا جائے تو ان کی قضیوں سے نہیں اور انہیں حل کرنے کی الہیت تیزی سے گھشتی ہے۔ بھرتی کے بدلتے ہوئے انداز اور سیاسی اشرافیہ کا کروار غیر ہموار اقتصادی ترقی، انتخابی سیاست کے لئے نئے گروہوں کی لام بندی، پرائیویٹ فوجوں کی بھرتی، بڑھتی ہوئی سماجی بے چینی وغیرہ ہندوستانی ریاست کے بھرمان کا اظہار ہیں۔ سیاسی نفاذ میں کانگریسی پارٹی کے بالادست کروار کے تقریباً خاتمے نے ایک سیاسی خلا چھوڑا ہے؛ ابھی تک "مزوزوں مقابل" سے پر نہیں ہوا۔ کانگریس کا بھرمان خود ریاست کا بھرمان؟

گیا۔ مقابلہ باز عوامیت کے کھیل کے ذریعے اس خلاء کو دائیں بازو کی پارٹیوں نے غصب کر لیا ہے۔ انہی کوہلی بتاتا ہے کہ ہندوستان جیسی بہت زیادہ مداخلت کار ریاست کی نظرت ایسی ہوتی ہے کہ وہ سوسائٹی کی تمام درازوں۔ اقتصادی سماجی اور مذہبی کو سیاسی بنا دیتی ہے۔

تعلیم یافتہ متوسط طبقے ہندو قوم پرستی کے حلقوں ہائے انتخاب کیسے بن گئے؟ بروز گراہم اور کھنلانی نے بڑی قائل کرنے والی تشریع پیش کی ہے۔ ”جن سنگھ اور سماجی مفاہوات“ پر لکھتے ہوئے گراہم دلیل دیتا ہے کہ جن سنگھ (بی جے پی کی پیش رو) کے خطبوں کا ہدف چھوٹی اور درمیانی صنعت، تجارت و بینکنگ والے اور وہ پیشہ ور جو بڑے شہروں کے کارپوریٹ سکیورٹیس متعلقین سے مختلف تھے اور ہندوستانی دیہات کی بند دنیا والے متوسط طبقات تھے۔ اس درمیانی دنیا کو جن سنگھ ایسی سماجی اخلاقیات جو خاندانی استحکام سرمایہ داری کے مثبت رخ، جیسے کاروبار اور نفع کمانے کے عمل کے ساتھ روائی نیکیوں کی آمیزش کو بڑھا چڑھا کر پیش کرتی تھی۔ ”یہ ذات پات کی اقتصادی اور سماجی بندش و تحدید اور جدید شری زندگی کی بلا روک انفرادیت کے درمیان کی حیثیت فراہم کرتی تھی۔“ (کوپراج صفحہ 275) کھنلانی کی دلیل بھی یہی رخ رکھتی ہے۔ 1980ء کی صارفیت (Consumerism) کو انفرادیت صرف میرنسیں آئی اور نہ ہی اس نے آزاد خیال (Liberal) افراد پیدا کئے۔ اقتصادی جدیدیت کی خوشیاں خاندان سے سانچے اداروں میں منائی جاتی تھیں۔ یہ جدیدیت مذہبی پارسائی اخلاقیت اور خاندانی نیکی کی قدامتی چلنیوں سے چھپ کر نکلتی تھی۔ ”اس نے عجیب و غریب ہندو مت کو جنم دیا ہے۔ جہاں لکیرے ہوئے دیوتا بست استعمال شدہ چاہیوں کی زنجیروں پر نکلتے ہیں اور عقیدتی راؤں کی کیسٹیں ٹڑک رکنے (چھپنے) پر چلائی جاتی ہیں۔“ (P. 180) تعلیم یافتہ متوسط طبقے کے نوجوانوں کی یہ پارسائی اور گھریلوں پن تھا جسے سنگھ پریوار نے کامیابی سے استعمال کیا۔

ہندوستان میں سیکولریت اور سیکولریت کے مانے والوں پر تحریروں اور تقاریر نے بھی مذہبی قوم پرستی کے عمل کو بڑھا دیا۔ اس سلسلے میں دو مضمین کی طرف آپ کی

توجہ مبذول کرنا چاہوں گی ایک اشیش نندی کا "جدید سیکولر ازم پر ایک تقدیم" اور دوسرا نئی این مدن کا "سیکولریت اپنی جگہ پر" یہ ہندوستان میں سیکولر ازم کے روائی تناظر (مغزی) کی حدود کو سمجھنے کے لئے بہت گرانقدر بصیرت فراہم کرتے ہیں۔ گو ان کی ساری دلیل سے مکمل اتفاق تو نہیں کیا جا سکتا لیکن جو دو سوال انہوں نے اخھائے ہیں ان سے ان غاصب نہیں برتا جا سکتا۔ انہوں نے سیکولر ازم کے خیال جیسا کہ وہ مغرب میں بڑھا پھولا ہے اس سے متعلق سوال اٹھایا ہے کہ کیا وہ جنوبی ایشیا کے ممالک میں قابل انتقال ہے؟ اور دوسرے وہ بڑی وضاحت سے اس خیال کو روکرتے ہیں کہ کسی فرد کی جدید عقلی اور قوم پرستی کی روح کی پیمائش صرف اور صرف اس کے اعلانیہ سیکولر ہونے سے ہی ہو سکتی ہے۔

من بغیر گلی لپٹی کے کہتا ہے وہ سیکولر لوگ جو انسانی زندگی اور سوسائٹی میں مذہب کے جواز کے منکر ہیں وہ ایک رو عمل کو انگیخت کرتے ہیں۔ ہندوستانی سیکولر لوگوں میں رجحان رہا ہے کہ جو سیکولر ازم کے مروجہ معنوں سے متفق نہ ہو اسے (کمیونٹ) گروہ بند یا فرقہ پرست گردانٹے رہے ہیں۔ ہندوستان میں پہلے سیکولر مجموعہ دلائل نے سیکولر ازم اور گروہ بندی کو مکمل طور پر صفت آراء کر دیا تھا۔ یا آپ سیکولر ہیں یا گروہ بند۔ اگر عام ہندوؤں کا یقین ہے چاہے یہ کتنا غلط ہی کیوں نہ ہو۔ کہ ہندوستان میں ہر آنے والی حکومت نے مسلمانوں کو رعایتیں دی ہیں۔ تو یہ دلیل کافی نہیں ہے کہ وہ ان کی سیاسی اور مذہبی قیادت تھی جسے رعایتیں دی گئیں نہ کہ مسلمان عوام کو۔ ایک عام ہندو بال کی کھل اتارنے میں دلچسپی نہیں رکھتا۔ دوسرے گروہوں سے متعلق نفیاتی انداز نظر اور تعصباتی گمرا جزیں رکھتے ہیں۔ محض حقائق یا شماریاتی ڈاٹا کے زور دار طریقے سے پیش کرنے سے بھی مطلوبہ اثر نہ ہو گا اور نہ ہی ان کے انداز نظر تبدیل ہوں گے۔

اگر سیکولر لوگ جیا لے بن جائیں تو وہ مذہبی لوگوں سے کم عدم روادار نہیں ہوتے۔ جیسا کہ پہلے بیان کیا گیا ہے کہ سیکولر اور مذہبی قوم پرستی میں بہت سی باتیں مشترک ہیں۔ حقیقت یہ ہے کہ بابری مسجد کے انهدام اور اس کے نتیجے میں ہونے

والے مذہبی تشدد کے بعد سیکولر اور مذہبی لوگ اپنے اپنے موقف کی حمایت میں سوائی ووکانند کے اقتباس پیش کر رہے تھے۔ سیکولر ازم پر پسلے پل والا مجموعہ دلائل آزاد خیال جمیوری ریاست کے گرد تغیری کیا گی تھا جو سب سے برابری کے عمومی اصول پر استوار تھی۔ آج کل سیکولر رنگ پس جدیدیت والے دلائل کو فروٹ دے رہے ہیں۔ اور یہ یک رنگ آزاد خیال ریاست کے منطق کی نئی کرتے ہیں۔ پس جدیدیت کے انداز میں ان میں سے کچھ تو مشترک سول ضابطے کے خلاف دلائل دیتے ہیں۔ عام آدمی پر اس کے پریشان کرن اثرات ہوتے ہیں۔ اسے مذہبی قوم پرستی اپنے دلائل میں زیادہ قطعی اور بلا تضاد لگتی ہے۔ سیکولر نظریہ سرد اور دور محسوس ہوتا ہے جو زندگی کو اپنی کیتی میں مس نہیں کرتا جبکہ مذہبی قوم پرست گمیونٹی کی علمی اور شفافی ضرورتوں کا خیال رکھتے ہیں۔ ان کے کارکن ضرورت کے موقعوں پر نظر آتے ہیں اور عام آدمی کو روزمرہ زندگی میں مذہبی قوم پرستوں سے ملنے کے کئی مواقع ہوتے ہیں لیکن سیکولر قوم پرستوں کا ان سے سامنا یقیناً نہیں ہوتا۔ عوامی تعلقات والی حرکات نے پیش کر مذہبی قوم پرستوں کو زیادہ قابل قبول اور ہر دلعزیز بنا دیا ہے۔

(4)

ہمارا تمہرا ہذا مقصد ہندوستان میں ہندو قوم پرستی اور جمیوریت میں موافقت کے درجے کا تعین کرنا ہے۔ سو ماڑا بوس اسے جمیوریت دشمن ریاستی مرکزیت کا بلند ترین درجہ قرار دیتا ہے اور گواو انگر گرو جی کا مشہور مقولہ ”ایک ملک، ایک ریاست، ایک مقننه ایک انتظامیہ“ دہراتا ہے۔

مذہبی قوم پرستی اور جمیوریت کن معنوں میں ناموافق ہیں؟ مذہبی قوم پرستی جمیوریت اور جدید ریاست کی سیاسی تنظیم کا انکار نہیں کرتی۔ حقیقت یہ ہے کہ بہت سی صورتوں میں وہ جمیوری طریقے سے اقتدار میں آتے ہیں۔ سیکولر ریاست اور گروہی سیاست نظریاتی نکتہ نظر سے چاہے ایک دوسرے کی ضد ہوں لیکن حقیقت میں یہ دونوں ہم موجودی ہو سکتے ہیں۔ ایسی ہم موجودیت مذہبی قوم پرستوں کے بڑے مفاد میں

ہے۔

یہ نکتہ مارک جوائز گینس میئر نے بڑی خوبی سے انخیلایا ہے۔ وہ وضاحت کرتا ہے کہ ہندو قوم پرست ریاست اور قوم میں فرق کرتے ہیں۔ اخلاقیاتی مقصد اور قومی تشخص کا صاف اور واضح وقوف بہت اہم ہے۔ ریاست کی خاص پالیسیاں کم اہم ہیں پارلیمنٹی انتخابات کے دوران بی جے پی کی طرف سے تجویز کی گئی پالیسیاں سیکور سیاسی پارٹیوں کی پالیسیوں سے زیادہ مختلف نہیں ہوتیں۔ بی جے پی نے کبھی روائی ہندو نظام سیاست کی طرف لوٹنے کی تجویز نہیں دی۔ حقیقت میں اس نے وقا "فوقا" کہا ہے کہ وہ "ہندو حکومت چلانے میں دلچسپی نہیں رکھتی۔ اس کی ہندو قوم پرستی کو جدید ریاست کا اسلحہ خانہ درکار ہے۔" جیسا کہ سنیل کھنڈنی نے مختصرًا بتایا: "یہ ایسی ریاست بنانا چاہتی ہے جس میں خدا اور نیوکلیاری وار ہیڈ دونوں اس کی طرف ہوں۔" (صفحہ 188)

گو عمومی طور پر مذہبی قوم پرست جمیوری ضابطوں پر عمل کرتے ہوں لیکن مذہبی قوم پرستی اور جمیوریت میں گھرے اور دو ای اختلافات ہیں۔ ان کی دلچسپی کا رجحان روائی ڈھانچے کی طرف زیادہ اور جمیوریت کی روح کی طرف کم ہوتا ہے۔ اس کی عملداری میں روح رواداری اور انفرادی آزادی مجنوہ ہو سکتی ہیں۔ ظاہر ہے کہ ترتیب خیالات اور سماجی گروہوں کو حقیقی خطرہ ہوتا ہے اور اقلیتوں کے حقوق بھی خطرے میں پڑ سکتے ہیں۔ سب جانتے ہیں کہ مذہبی قوم پرستی تشدد کو فروغ دیتی ہے اور خواتین کے لئے پلک زندگی تنگ کر دیتی ہے۔

ہندو قوم پرستی کا اشتہنائی چارڑ قوم کی نامیاتی وحدت کی تحریر و توصیف کرتا ہے اور گونا گونی کو رد کرتا اور دباتا ہے جس کا مطلب ہے شکاگوں سے انکار۔۔۔۔۔ جبرا اور اس لئے سوسائٹی میں فساد۔ ہندو قوم پرستی ایسی حالت میں پلی بڑھی ہے جس میں "سول سوسائٹی" کے کافی زیادہ حصوں کے لئے حقیقی جمیوریت اور منصفانہ ترقی کو یقینی بنانے میں ناکامی کے نتیجے میں ریاستی پشت پناہی والی قوم پرستی اپنا اعتماد اور جواز کھو بیٹھتی ہے، اس کے سب سے ڈرامائی مظہرات میں سے طبقاتی، ذات پات اور گروہی بنیادوں پر لڑائیاں۔ حتیٰ کہ دوسروں سے ممتاز ہونے بعض اوقات مختلف قسم کے علاقائی برگشته

سماجی گروپوں کی طرف سے مطلق العنان قوی مقام کے حصول کے دعوے ہیں۔“  
 (بوس اینڈ جلال صفحہ 2) ہندو قوم پرستی کی جبری وحدت، پچھرے ہوئے گروہوں،  
 قبائلیوں اور (دیگر پسمندہ گروہوں) کے مطالبات کی علیحدہ حقیقت کو دیکھنے اور انہیں  
 معقول طریقے پر محفوظ بنانے سے انکاری ہے۔ ہندو سوسائٹی کے اندر اور اس کے باہر  
 کثرتیت کو رد کرنے اور ”ہم بمقابلہ ان“ کے خطابات نے اسے نہ صرف سماجی یا مذہبی  
 بلکہ عقلی اصلاحات بھی برداشت کرنے کے قابل نہیں رہنے دیا۔

مذہبی قوم پرستی کی ہمہ اشتہلی ثافت فردیت اور انفرادی آزادی، خاص طور سے  
 تقریر و اظہار کی آزادی کی طرف جھکاؤ نہیں رکھتی۔ مذہبی قوم پرست گروہی زندگی کی  
 اقدار کو اکثر انتہائی طرف لے جانے کا راجحان رکھتے ہیں۔ وہ فرد کے حقوق اور حاصلات  
 پر گروہ کی وفاداریوں کو عزیز سمجھتے ہیں۔

شاید ہندو قوم پرستی کے بارے میں سب سے اہم ڈر جس کا اظہار کیا جاتا ہے وہ  
 ہے اقلیتوں کے حقوق کے تحفظ سے متعلق۔ بی جے پی دعویٰ کرتی ہے کہ ہندوستان  
 میں گروہی تباہ کم ہو جائے گا اگر گروہی شناختوں کی قدر کی جائے۔ مسلمان سوسائٹی میں  
 بحیثیت مسلمان زیادہ آسانی سے گھل مل سکتے ہیں بہ نسبت سیکولر قوم پرستی کے گھڑے  
 ہوئے بے چہہ افراد کے۔ ایں کے ایڈوانی کابی جے پی کالیدر پر اعتماد ہے کہ بی جے پی  
 کے اقتدار میں پر آنے پر مسلمان خوش ہوں گے۔ اس دلیل سے ”علیحدہ لیکن برابر“ کے  
 برے عقیدے کی بو آتی ہے جس کا نتیجہ مسلمانوں کی علیحدہ جھوپڑیوں میں منتقلی ہے۔  
 جوثر گینسمنیٹر کو لیکن ہے۔ ”بہترین حالات میں بھی انہیں محسوس کرایا جائے گا  
 کہ وہ اقلیت ہیں۔“

مذہبی قوم پرستی اور بڑھتے ہوئے تشدد کی مثالوں میں قریبی تعلق ہے۔ سیاسی  
 کارندے تشدد کے استعمال کا جواز فراہم کرنے کے لئے مذہب کو استعمال کرتے رہے  
 ہیں۔ مذہب کے نام پر تشدد انسان کے قتل کو تقدیس دے کر قانونی جواز فراہم کر دیتا  
 ہے جو اس سے پہلے نہ تھا۔ پچھلے چند برسوں میں ہندوستان میں مذہبی گروہی قتل زیادہ  
 منصوبے اور پروگرام کے مطابق زیادہ چاکدستی سے کئے جاتے ہیں حقیقت میں تو

گروہی تشدی نے بعض حالات میں دہشت گردی کے خواص حاصل کر لئے ہیں۔ عورتیں گروہی تشدی کا حصہ بنتی ہیں۔ اس کا شکار بھی ہوتی ہیں اس کا پر اپیلینڈہ بھی کرتی ہیں۔ ”انکی“ عورتوں کی بے حرمتی ”اپنی“ عورتوں کی حوصلہ افزائی نے کی جاتی ہے۔ ”ان کی“ عورتوں پر حملہ سمجھا جاتا ہے۔ مذہبی قوم پرستی مردانہ قوت کا جشن منانی ہے۔ ”ان کی“ شفافت پر حملہ سمجھا جاتا ہے۔ اس کی تنظیموں پر زیادہ تر مردوں کا غلبہ ہوتا ہے گو کہ چند اعلیٰ طبقے کی محترک کارکن عورتیں نوکن کے طور پر قبول کی جاسکتی ہیں۔ شو سینا میں ہونے والے حالیہ انتخابات میں 14 لیئروں اور 17 ڈپٹی لیئروں میں ایک بھی عورت نہیں۔ بار بار عورتوں کے روائتی فرائض کی تعریف کی جاتی ہے اور ایک جدید آزاد عورت خاندان، سوسائٹی اور شفافت کے لئے خطرہ سمجھی جاتی ہے۔ اس سے ایسا پدر سری اور جنگ جویانہ ماحول بنتا ہے جس سے کچھ وقت کے بعد عورتوں کی سماجی آزادی اور دائرہ کار سکڑتے ہیں۔

### ہندوتوا کی تحریک آج کمال (کھڑی) ہے؟

1998ء میں ہونے والے پارلیمنٹی انتخابات کی روشنی میں ہندوستان میں سیاسی حالت کے صرف سطحی سے تجزیے کے مطابق مختلف اشارے ملتے ہیں۔ بی جے پی ایک چھتری قسم کی تنظیم بننے کی طرف بڑھ رہی ہے۔ ویسی ہی جیسے کہ کبھی کانگریس تھی۔ پارٹی صدر ایڈوانی کہتا ہے۔ ”ہندوستانی سیاست کے بڑے دھارے کے طور پر ہم کانگریس کی جگہ لے رہے ہیں۔“ کم از کم انتخابی مجبوریوں کی بنا پر بی جے پی میں نظریاتی موقف میں تبدیلی نظر آتی ہے۔ پارٹی اور اس کے قائد ہندوستانی شفافت کی خالصیت کے مقابلے میں اس کی کثرتیت کی بات زیادہ کر رہے ہیں۔ اور کچھ مختلف الخیال عناصر کو پارٹی میں پاؤں دھرنے کی اجازت بھی دی ہے۔ اس نے اپنا نیکو کاری کا دکھلاوا ترک کر دیا ہے۔ اب اس سے سیاسی اچھوت کا سلوک نہیں ہوتا اس لئے اس نے اپنی تعاقبی الجھن بھی چھوڑ دی ہے۔ عجیب بات ہے کہ اب ایسا لگتا ہے کہ ہندوتوا کی سیاست کی بجائے ذات پات کی سیاست کر رہی ہے اور اس نے اپنے

(OBC) ووٹ بینک اور اونچی ذات کے اتحادیوں میں انتخابات کے لئے توازن قائم کر لیا

۔

گوکم از کم پبلک جلوسوں میں اپنے ایجنسے سے گریز نہیں کیا، لیکن ممتاز مسائل جیسے رام جنم بھومی، یکساں سول ضابطہ اور دستور کے آرٹیکل 370 کے صفحہ وغیرہ کا حوالہ دینے سے ابھتاب کرتی ہے بلکہ تعلیم اور صحت جیسے سماجی مسائل پر زور دیتی ہے اس امید پر کہ مسلمان ووٹوں کو کھینچنا جائے۔

اس سے لازمی طور پر سنگھ پریوار کے مختلف حصوں میں تفرقة پیدا ہو گا زیادہ خاص طور پر بی بی اور وی ایچ پی میں اور بالخصوص کاشی اور متھر اپر۔ جبکہ ٹانی الذکر دونوں شروں میں پرشکوہ مندروں کی تعمیر یہ زور دیتی ہے بلکہ اول الذکر صفائی دینے کے جتن کرتی ہے کہ کاشی اور متھر اس کے ایجنسے پر نہیں ہیں۔

بی بے پی کا ہندوتوا کے پروگرام کے بارے میں دور ہونا اس کے انتخاب سے پہلے اور بعد کے عمل سے ظاہر تھا۔ 3 فروری 1998ء کے اعلان شدہ پارٹی منشور نے رام مندر کے ایودھیا میں تعمیر کئے جانے کے وعدے کی توثیق کی اور اس کے ساتھ ہی گائے کی ذبح اور بڑے گوشت کی برآمد پر پابندی لگانے کا ارادہ ظاہر کیا۔ پارٹی نے "ایک قوم، ایک عوام اور ایک ثقافت" کے خیال سے وابستگی کی بھی توثیق کی۔ لیکن جیران کن بات ہے کہ منشور میں یکساں سول ضابطے اور کاشی اور متھر میں مندروں کا کوئی حوالہ نہ تھا۔ پارٹی نے وعدہ کیا کہ وہ "مثبت سیکور ازم" اور "سب کے لئے انصاف اور کسی کو رعایت نہیں" کا وعدہ کیا لیکن اقلیتوں کو خوشنامی کے مساوی موقع فراہم کرنے کی یقین دہانی کرائی۔

بی بے پی اور اس کے اتحادیوں کی طرف سے 18 مارچ 1998ء کو اعلان کئے جانے والے قوی ایجنسے میں بڑی رد و کرد کے بعد وعدہ کیا گیا کہ "مفہومت اور موافقت" کے نئے سیاسی دور کا آغاز کیا جائے گا۔ تمام ممتاز مسائل ایک طرف ہنادیئے گئے۔ رام مندر یا دستور کے آرٹیکل 370 کا کوئی ذکر نہ تھا۔ مضبوط مقامی اتحادیوں تامل ناؤ، مغربی بنگال اور کسی حد تک اوڑیزیہ سے دباؤ نے جیسا کہ ایجنسے سے لگتا ہے پارٹی کو

علمیاتی مفادات لی طرف جھکاؤ پر مجبور کیا۔ ”ایک قوم، ایک عوام اور ایک شفافت“ کا کہیں ذکر نہ تھا اس کی بجائے ہدف تھا صحت مند اقتصادی اور ایئشی پالیسی کے ذریعے ہندوستان کو مضبوط بنانا۔

1998ء کے انتخابات میں بی بے پی کے حلقة انتخاب پر توجہ کرنا ضروری ہے۔ یہ نمیاں طور پر اپنی ذات والے جن میں بڑی تعداد میں شری ”ویگر پس مانہ گرو ہوں“ کے لوگ، نوجوان جو کہ فعال اور معاشی طور پر آسودہ تھے شامل تھے۔ (انڈیا ٹوڈے۔ پوسٹ پول سروے 18 مارچ۔ 1998ء) اب یہ صرف ”ترشول لرانے والے خطیبوں پان چجائے اور پاد مارنے والے دکانداروں۔“ پر ہی مشتمل نہیں۔ (سوپن داس گپتا۔ انڈیا ٹوڈے 18 مارچ۔ 1998ء) اشیش نندی بھی اسی قسم کے خیالات کا اظہار (نیوز ویک، 16 مارچ، 1998ء) میں کرتے ہیں۔ بی بے پی اب صرف انتہا پسند ہندوؤں کی ہی ترجمان نہیں بلکہ ان کی بھی ہے جو ائل بھاری واجپائی کے نفرے ”ہندوستان پسلے“ کے حاوی ہیں۔ اور چاہتے ہیں کہ ہندوستان اپنے مفادات کا تحفظ کرنے والی ایک مضبوط قوی ریاست بنے۔

اس کی تقدیق بخے سوری، لندن، اور نارائن کیشووانی، نیویارک کی رپورٹوں سے بھی ہوتی ہے جو 16 مارچ 1998ء کے (Out look) آؤٹ لک میں ”کیسری، سات سمندروں پار“ کے سرname سے شائع ہوتی ہیں۔ ان میں NRIs کی برطانیہ اور ریاست ہائے متحده امریکہ میں سرگرمیوں سے متعلق بتایا گیا ہے۔ بی بے پی نے اس بے ووث حلقة اثر کو بڑی توجہ سے ان ملکوں میں قائم کیا ہے۔ ”بھارتیا جتنا پارٹی کے دساوری دوست“ (OFBJP) نامی تنظیم کا معقول ہندوستانی آبادیوں والے تقیریا سارے ممالک میں شاخوں کا وسیع تنا باتا ہے۔ ہندو سوامی سیوک سنگھ کی سانحہ شاخیں برطانیہ میں ہیں اور چالیس ریاستیے متحده امریکہ میں۔ ہندو سووٹس کونسل امریکہ کے سانحہ کیپسول (تعلیمی اداروں) میں فعال ہے۔ نوے کی دہائی کے شروع سے بی بے پی کی لالی نے زور پکڑا ہے۔ اس نے ہندوستان کے مفادات کے تحفظ کا بیرا انھیا ہے مثلاً امریکہ میں ہندوستان مخالف برلن ترمیم (کی تینیخ) یا ہندوستان کی اقوام متحده کی سلامتی

کونسل کی رکنیت۔ ہندوستان میں اور دوسرے ممالک میں بی جے پی کے نوجوان حامی گلتا ہے کہ ہندوتوا یا ہندو تشخص سے متعلق اتنے پر جوش نہیں ہیں لیکن ایک مضبوط ہندوستان کے لئے یقیناً ہیں۔

بی انج بی کا آج کا انداز ہے۔ سب انداز ملا لو اس لئے کہ کوئی بھی پارٹی جو ہندوستان جیسے متنوع ملک پر حکومت کرنا چاہتی ہے وہ نظریاتی خالص پن کی متحمل نہیں ہو سکتی۔ نندی کا خیال ہے کہ بی جے پی اپنی پہلے دور کی لڑاکا ہندو قوم پرستی سے کبھی بھی دست بردار تو نہیں ہو گی لیکن لڑاکا ہندو قوم پرستی پارٹی کی سیاست میں علامتی کروار ادا کرے گی۔ اس ملک میں سیکولر ازم کے لئے بہت اچھا ہو گا اگر بی جے پی پر پھیتی کرنے والے اور سیکولر لوگ ان تبدیلوں پر نگاہ کریں اور ہندوستانی سیاست کی نئی ابھرنے والی زمینی حقیقتوں کو سمجھیں نہ کہ بی جے پی کو ایک ہندو قوم پرست پارٹی کے طور پر محض روکر دیں۔

آج کے تناظر میں شاید ایک بات یقینی ہے کہ ہندوستان میں ہندو مذہبی حکومت کا قیام ایک دور کا امکان ہے۔ ہندوستانی سماج کی بے انتہا پیچیدگی اور رنگارنگی تمام ہندوتوا وی قوتوں کا اس انداز کا اتحاد کہ وہ جمہوری دستوریت کی ساری وراثت کو حذف کر دے اور ہندو ریاست کے لئے راہ ہموار کر دے مشکل بنادے گی۔

## References

- Aloysius, G.: *Nationalism Without a Nation in India*. OUP, Delhi 1997.
- Anderson Walter, K. and Damale, Shridhar D.: *The Brotherhood in Saffron: The Rashtriya Swayamsevak Sangh and Hindu Revivalism*. Vistaar Publications, New Delhi, 1987.
- Bose, Sugata and Jalal, Ayesha (ed): *Nationalism, Democracy and Development: State and Politics in India*. OUP, Delhi 1997.
- Chatterjee Partha: *The Nation and Its Fragments*, OUP, Delhi 1997.

Hobsbawm, E.J.: *Nations and Nationalism Since 1780. Programme, Myth and Reality*, Cambridge University Press, 2<sup>nd</sup> Edition, 1992.

Juerbgensmeyer, Mark: *Religious Nationalism Confronts The Secular State*, OUP, Delhi 1994.

Kaviraj, Sudipta (ed): *Politics in India*, OUP, Delhi 1997.

Khilnani, Sunil : *The Idea of India*, Hamish Hamilton, London 1997.

Larson, Gerald James: *India's Agony Over Religion*, OUP, Delhi 1997.

Madan, T. N. (ed): *Religion in India*, OUP, Delhi 1997.

Smith, Donald Eugene: *India as a Secular State*, Princeton University Press, Princeton, 1963.

Veer, Peter Vgan der: *Religious Nationalism: Hindus and Muslims in India*, OUP, Delhi 1996.

# قبل از نو آبادیاتی دور کے ہندوستان پر مارکس کے خیالات—— ایک جائزہ

ہرنس مکھیا / رشید ملک

مارکس اور اینگلز کی نظر میں یورپ کے مقابلے میں ایشیائی خصوصیت کے چار  
نبیادی عناصر تھے :

- ۱۔ ہندوستانی زراعت میں آب پاشی کے نظام کے فیصلہ کن کروار کے پیش نظر بانی  
کی حسب ضرورت فراہمی کا ریاست کی ذمہ داری ہونا۔
- ۲۔ اس کے ساتھ لیکن جداگانہ طور پر زمین پر نجی ملکیت کے تصور کی عدم  
موجودگی۔
- ۳۔ ایک دوسرے سے الگ تھا، اقتصادی طور پر خود کفیل اکاؤنٹ کے صورت  
میں بے شمار دیباتی معاشروں کی موجودگی، زراعت اور دستکاری کا فطری اقتصادیات کے  
روپ میں ایک اکائی کے طور پر قائم رہنا، ان سے اشیائے صرف کے طور پر فاضل  
پیداوار کا شروع میں پہنچنا اور شروع کا طیلی ہونا۔
- ۴۔ مزید برآں ان سب پر مطلق العنوان ریاست کا سارا بوجھ۔ ریاست کا فاضل  
پیداوار کو نیکیں یا خراج کے طور پر وصول کرنا جسے مارکس کرایہ (رینٹ) کہتا تھا۔  
مارکس کے خیال میں نوآبادیاتی دور سے پہلے کے ہندوستان کے پیداواری یا  
معاشرتی نظام میں ان چاروں عناصر نے کسی نبیادی تبدیلی کے امکان کو صدیوں تک  
خارج از امکان رکھا۔

ان خصوصیات نے ہی اس تصویر کی تشکیل کی جسے مارکس ”ایشیائی پیداواری

اسلوب" کتا تھا۔ (1) اگرچہ اینگلز نے تو کبھی نہیں لیکن مارکس نے اس ایشیائی پیداواری اسلوب کو صرف دو دفعہ استعمال کیا ہے لیکن ان دونوں نے اس اسلوب کی خصوصیات اور عناصر کے متعلق اپنا موقف کبھی تبدیل نہیں کیا اور حقیقت تو یہ ہے کہ وہ دونوں آخری وقت تک اس ایشیائی خصوصیت کے قابل رہے۔

مارکس اور اینگلز کے ایشیائی تاریخ کے اس تصور کی تشكیل کرنے والے بیشتر عناصر مختلف مدتیوں کے لئے پورے یورپ میں زیر گردش رہے۔ ایڈم سمتھ نے مصر، چین اور ہندوستان میں جہاز رانی اور آب پاشی کے نظاموں میں ریاست کے کروار کی اہمیت کو اجاگر کیا۔ (2) ایشیا میں چودھویں صدی تک زمین پر نجی ملکیت کے فقدان کو حکمرانوں کی مطلق العنانی کا ایک سبب تسلیم کیا جاتا تھا اور اس خیال کو قبول عام بھی حاصل تھا۔ (3) سترہویں صدی میں ہندوستان کی سیاحت کرنے والے کئی یورپی سیاحوں بالخصوص برنسیر نے اس تصور کو بڑا مقبول بنایا کہ سارے ملک میں مشرقی حکمران ہی زمین کا مالک و مختار ہے (4) اپنے بیشتر ہم عصروں کی طرح مارکس نے بھی یہ خیال برنسیر سے ہی لیا (5) گواں وقت ہندوستان میں زمین پر حق ملکیت کے موضوع پر ب्रطانوی افروزوں اور مورخوں کے درمیان تیز و تند مباحثت سے وہ پوری طرح باخبر تھا۔ (6)

زراعت اور دستکاری کی بنا پر انتظامی اور اقتصادی اکانی کے طور پر (7) دیہاتی معاشروں کے الگ تھلک ہونے کا تصور مارکس سے پہلے کی تاریخ میں موجود تھا (8) ریاست کا کسانوں سے نیکس وصول کرنے کا تصور اور چونکہ تمام زمین ریاست کی ملکیت سمجھی جاتی تھی، اس لئے نیکسوں کو رینٹ (کرایہ) سمجھنے کا خیال بھی سب سے پہلے ایڈم سمتھ نے ہی پیش کیا اور بعد میں جونز (9) اور مارکس (10) نے اس خیال کی آبیاری کی اگرچہ یہ مارکس ہی تھا جس نے شروں میں اشیائے صرف کی گردش اور دیہاتوں میں فطرتی اقتصادیات کی باہمی موجودگی کو نمیبا کیا (11) انہیوں صدی کی یورپی سوچ کا غالب عصر وہ جو اون دانشوروں کے مطابق ہزاروں برسوں سے مشرق پر چھلایا ہوا تھا اور اس خیال کا ذیلی نتیجہ یہ سمجھا گیا کہ اس خطے زمین پر ترقی کی طاقتیوں کو صرف مغربی ہاتھوں نے ہی واگزار کیا۔ (12)

مختلف مأخذ سے مارکس نے ان تمام خیالات کو جذب کیا اور ان سب کو ایک واضح پیداواری اسلوب کی شکل دی۔ اس مقالے کا مقصد مارکس کے ایشیائی پیداوار کے تصور کی صحت کا حاکم نہیں اور نہ ہی اس سوال کو ذیر بحث لانا ہے کہ مارکس اور اینگلز اپنی زندگی کی کسی منزل پر اس تصور سے کبھی دست بردار بھی ہوئے یا نہیں۔ اس کے بر عکس مقصد صرف یہ ہے کہ نوآبادیاتی دور سے پہلے کے ہندوستان پر مارکس کے کچھ فرداً "فرداً" مشاہدات کی اہمیت کو پرکھنا اور مارکس کے اپنے خیالات کے درست یا نادرست ہونے سے قطع نظر تاریخی حقائق کے حوالے سے مارکس کے ان مشاہدات کی وضاحت کرنا ہے۔ اس عمل کا انحصار اس مقدمے پر ہے کہ مارکس کے اپنے مشاہدات کی اہمیت اس امر پر نہیں کہ وہ ہر دفعہ ہی درست ثابت ہوتا ہے کیونکہ اس کے اپنے مرتب کردہ نتائج بھی واضح طور پر قابل گرفت ہیں، بلکہ اس امر پر ہے کہ تاریخ کی تغییم کے لئے اس کے اور اک کی ابتدائی راہنمائی کی اہمیت کسی طرح بھی کم نہیں ہوتی۔

(1)

پہلے پہل اینگلز نے مارکس کو یہ خیال پیش کیا کہ ہندوستان میں زرعی پیداوار صرف وسیع پیانے پر آب پاشی پر منحصر ہے اس لئے اس میں ریاست کی مداخلت لازمی ہے۔ (13) مارکس نے اس خیال کو اپنے مقالے دی برٹش رول ان انڈیا کی تحریروں کیپٹل، گرنڈریسے اور اینٹی ڈیوزنگ میں اس خیال کی بار بار تحریر ہوتی رہی۔ (15) ہندوستان میں وسیع پیانے پر آب پاشی کے مصنوعی نظام پر ان کے بار بار اصرار کرنے سے یہ تاثر ملتا ہے کہ ان کے ذہنوں میں بڑے بڑے تلاابوں اور نسروں کا تصور ہو گا جن کے لئے ریاست کی مداخلت لازمی ہو جاتی ہے۔ اور یہ حقیقت ہے کہ اپنے محلہ بلا برٹش رول والے مقالے میں مارکس نسروں کا ذکر کرتا ہے مگر اینگلز تمام تر دریائی وادیوں میں ان نسروں اور تلاابوں کی اجتماعی دیکھ بھال کا صرف حوالہ ہی۔

دیتا ہے جہاں پانی ذخیرہ ہو سکتا تھا۔ چنانچہ آب پاشی کے لئے پانی کے تالابوں کے بارے میں وہ آگاہ ضرور تھے کیونکہ مارکس برطانوی دارالعوم کی 1812 میں شائع ہونے والی رپورٹ کا حوالہ دیتا ہے جو کیمبل کی کتاب ماؤن انڈیا (1852) میں شامل ہے۔ اس میں تالابوں اور کھیتوں میں پانی کی ترسیل کے لئے بنائے گئے نالوں کا ذکر موجود ہے۔

(16)

ولٹفوگل نے مارکس اور اینگلز کے قائم کردہ مشرقی مطلق العنانی اور آب پاشی کے درمیان علتی ربط کی مذمت کی جو مقبول بھی ہوئی۔ (17) تاہم اس غلط خیال کی مذمت اور ہندوستانی زراعت میں مصنوعی آب پاشی سے انکار نے بھی مورخوں کی ریاست کے کروار کی طرف راہنمائی کی۔ (18) اقتصادی اور سماجی تاریخ کے لئے مصنوعی آب پاشی کی اہمیت پر بعد میں غور کریں گے فی الوقت یہ یاد رکھنا اہم ہے کہ ماضی میں ہندوستان میں آب پاشی کے لئے ریاست نے بڑے وسیع پیمانے پر انتظامات کئے تھے۔ صوبہ گجرات میں مشہور سدرشن جھیل موریہ حکمرانوں نے چوتھی صدی ق-م میں تعمیر کی تھی۔ دوسری صدی عیسوی میں شاکا حکمرانوں نے اور پانچویں صدی عیسوی میں گپتا خاندان کے ایک حکمران نے اس کی مرمتیں کروائیں تھیں۔ چنانچہ اس جھیل کی خدمات آٹھ سو برسوں پر محیط ہیں۔ نند خاندان کے حکمرانوں نے بھی اوڑیسہ میں ایک جھیل تعمیر کروائی۔ یہ بھی پانچ صدیوں تک قائم رہی۔ اور اس کی گنبد اشت مقامی حکمران کرتے رہے۔ ہندوستان کے ابتدائی ادوار میں جنوبی ہند میں کاویری کے علاقے، راجستان، پنجاب، اتر پردیش، بہار، بہگل، مشرقی دکن اور کشمیر میں شہنشاہوں یا مقامی حکمرانوں کی زراعت کے لئے مختلف علاقوں میں تالابوں کی تعمیر یا گنبد اشت کی کافی شہادت موجود ہے (19)۔ پانی کی تقسیم کے لئے ایک سرکاری افسر کی تقریبی کا ذکر مگستہنیز بھی کرتا ہے (20) چودھویں صدی کے دوسرے حصے میں فیروز شاہ اور سترہویں صدی میں شاہ جہاں کی تعمیر کردہ نسروں کو تو ہم بخوبی جانتے ہیں۔ (21)

یہ تو بڑا واضح ہے کہ ریاست کی طرف سے مصنوعی آب پاشی کے لئے مارکس اور اینگلز کی تشویش بے معنی نہیں تھی۔ ان کی غلطی صرف یہ تھی کہ انہوں نے

ریاست کو آب پاشی کے لئے پانی مہیا کرنے کا کلی طور پر ذمہ دار تھرا ریا اور ایسا کرنے میں اپنی فضلوں کو پانی مہیا کرنے میں کسانوں کے خصوصی کردار کو وہ نظر انداز کر گئے۔ یہی وہ بنیادی غلطی تھی جس کی بنا پر آب پاشی کا خیال مشرق مطلق العنانی کے تصور کی وجہ بنا۔

مصنوعی آب پاشی نہ صرف نہروں اور جھیلوں کے بڑے بڑے منصوبوں کے ذریعے بلکہ دیہاتوں میں چھوٹے چھوٹے جھوٹے جھوٹے جوہڑوں اور کنوں سے بھی کی جاتی تھی جن کی دیکھ بھال گاؤں کے افراد یا پنجابیت کرتی تھی۔ ایک ترکیب بے چاری ڈھنکلے یا پکوٹی تھی۔ اس ترکیب میں ایک لمبے ڈنڈے کے ایک طرف ڈول اور دوسری طرف ایک وزن باندھ دیا جاتا تھا۔ اس ڈنڈے کو دو شاخے یا دو ڈنڈوں کے درمیان لٹکا دیا جاتا تھا۔ ذرا سازور لگانے سے پانی سے بھرا ہوا ڈول اور پر آ جاتا تھا اور پانی کو کھیت میں جانے والی نالی میں ڈال دیا جاتا تھا۔ یہ ایسی ترکیب تھی جس پر کوئی لگت نہیں آتی تھی اور نہ ہی یہ زیادہ محنت طلب کام تھا۔ (22) اس کے علاوہ پانچویں چھٹی صدی سے تیرہویں صدی کے درمیانی عرصے میں شمال اور شمال مغربی ہند میں تین مراحل میں پانی اٹھانے والے پہلوں نے زبردست ترقی کی۔ (23) اور یہ انفاراوی کار اندازی کی زبردست شہادت ہے۔ یہ یاد رکھنا ضروری ہے کہ جب ایک کنوں پر رہت چلتی تھی تو وہ کنوں کئی کھیتوں کو سیراب کرتا تھا۔ جب کنوں کے مالک کے کھیت سیراب ہو جاتے تھے تو وہ گھنٹوں کے حساب سے پانی پیچ دیتا تھا بالکل ایسے ہی جیسے آج کل پنجاب میں ٹیوب ویلوں کا پانی بکتا ہے۔ (24)

یہ ہماری بدنصیبی ہے کہ کتبوں یا متنوں کی صورت میں ہمارا تاریخی ریکارڈ حکمرانوں کو ان کے تغیر کردہ نہروں اور جھیلوں یا بڑے تالابوں کے ذریعے لاقابل بنانے کا مشتق ہے۔ مگر دریاؤں سے پانی لانے والے چھوٹے چھوٹے نالوں، کنوں یا تالابوں کو جو کھیتوں کو پانی فراہم کرتے ہیں یعنی ایسے کام جو گم نام کسان یا دیہات کے کھرپچ کرتے ہیں ان کا نوٹس نہیں لیا جاتا جب کہ ان کا ذکر پیچ ناموں میں جن میں اراضی کی حدود کا بڑا درست تعین کیا جاتا ہے یا پانی کے استعمال پر جھنگڑوں کی صورت میں شہادتوں میں

بڑے واضح انداز میں کیا جاتا ہے۔ تاہم ان چھوٹے پکانوں پر تغیر شدہ آب پاشی کے ذرائع کے حوالوں کی کمی سے یہ اخذ نہیں کرنا چاہئے کہ ایسے ذرائع واقعی کم تھے۔ اخباروں انسیوس صدی سے پیشتر کے زمانے میں ان کی تعداد کا تعین ناممکن ہے لیکن اگر یہ کہا جائے کہ نوآبادیاتی دور سے پہلے انفرادی اقدام ہی مصنوعی آب پاشی کا کافی بڑا ذریعہ تھے اور پیداواری اجنباس میں گران قدر اضافے کا ذمہ دار بھی یہی انفرادی اقدام ہی تھے، تو یہ ہرگز مبالغہ نہ ہو گا۔ (25)

چنانچہ ہوا یہ کہ مارکس اور اینگلز مصنوعی آبپاشی کی انفرادی کوششوں کو تسلیم کرنے میں ناکام رہے۔ اس ناکامی کی بنا پر انہیں آبپاشی اور مطلق العنانیت کے درمیان ایک علیٰ ربط وضع کرنا پڑا۔ اسی کی بنا پر انہیں اور ان کے ہم عصروں کو یہ بھی نظر انداز کرنا پڑا کہ تقریباً دو ہزار برسوں سے دیسی ہندوستان پتدریج معاشی تفہیق کی طرف بڑھ رہا تھا (26) اور مصنوعی آبپاشی بھی کسی حد تک اس تفہیق کی ذمہ دار تھی۔ کنویں کی تغیر اور اس پر رہت کی تخصیب یا نالیوں والے تالابوں کی تغیر سے اندازہ ہو جاتا تھا کہ ایسا کام کرنے والے خاندان کے پاس ذرائع ہیں۔ مزید، کھیت کے لئے پانی کی فوری دستیابی منافع کو یقینی بنا دیتی تھی جس کی توقع ایسے ذرائع سے محروم لوگ نہیں کر سکتے تھے۔ اس طرح کنویں یا تالاب کے مالک اور اس کے مقابلے میں کم ذرائع والے ہسائیوں کے درمیان (معاشی) فرق ناگزیر ہو جاتا تھا۔

مصنوعی آبپاشی کی فراہمی کو ریاست کی مخصوص ذمہ داری قرار دینے میں اگرچہ مارکس اور اینگلز نے غلطی کی ہے مگر ان کا ایسی آب پاشی کو ایک فیصلہ کن کوار سونپنا ہندوستان کی سماجی اور اقتصادی تاریخ کو سمجھنے کے لئے بذات خود بڑا اہم ہے کیونکہ کسی بھی زرعی نظام کی تشكیل میں علاقے کی ماحولیات (زمین کی زرخیزی، پانی کی دست یا بھی سورج کی روشنی کا دورانیہ) اور موجودہ تکنیکی مہارت اور محنت کے استعمال کی سماجی تنظیم کے درمیان عمل اور رد عمل ضروری عوامل ہے۔ زمانہ و سلطی کے دوران یورپ میں زرعی پیداوار کے لئے کھاد کی فراہمی ایک بہت بڑی شکل تھی۔ اس بنا پر زمین کی زرخیزی کا بغلوی استعمال ضروری ہو گیا تھا۔ (27) اس عمل سے بیچ کو

ایک دوسرے سے دور دور بونا پڑتا تھا۔ نتیجے میں تھوڑی سی پیداوار کے لئے وسیع رقبے کی ضرورت تھی۔ یہ تو سب جانتے ہیں کہ گزارے کے لئے ایک یورپی کسان کے خاندان کو ایک سو ایکڑ زمین کی ضرورت ہوا کرتی تھی۔ (28) اس بنا پر پیداواری عمل میں افرادی محنت کا زیادہ حصہ تھا۔ سورج کے قلیل دور اسی کے پیش نظر صرف چند ہفتوں کے لئے مزدوروں کی بڑی شدید ضرورت ہوتی تھی۔ ازمنہ و سطہ کے یورپ نے اس مسئلے کا حل محنت کشوں کو پابند کر کے نکلا جس کی صورت مزدوروں کی جاگیرداروں کے لئے تابعیت تھی اور سرہدم اس کی اہم ترین صورت تھی۔ (29)

پانی کی موجودگی میں ہندوستانی مٹی کی زرخیزی نے یہاں مختلف قسم کی تنظیمیں تشکیل دیں۔ یورپ کے مقابلے میں یہاں کے ایک کسان خاندان کے لئے 9 اور 13.5 ایکڑ کے درمیان رقبہ کافی تھا۔ (30) مزدوروں سے سارا سال کام لیا جا سکتا تھا۔ چنانچہ محنت کی کثرت کی بجائے سرمایہ کاری یعنی آب پاشی کی ترکیبیں یا کیش فصلوں کی زیادہ قیمت کی کسان کی پیداوار کو بڑھا سکتی تھی۔ اس عمل میں پیدا ہونے والی سماجی کشمکش کی نوعیت ازمنہ و سطہ کے یورپ میں پیدا ہونے والی کشمکش سے بڑی مختلف تھی۔ یورپ میں تو سماجی کشمکش نے ذرائع پیداوار کی از سرہنم تقسیم کر دی اور فیوڈل پیداوار کی بجائے ایک نئی یعنی بورڑوا پیداواری صورت دے دی مگر ہندوستان میں اگرچہ زمانے کے ساتھ پیداواری نظام میں خود بخود تبدیلیاں واقع ہوتی رہیں گر سماجی کشمکش صرف فاضل پیداوار کی از سرہنم تقسیم تک ہی محدود رہی۔

(2)

اپنے پیشوؤں کی طرح مارکس نے بھی تبدیل نہ ہونے والے مشق کے تصور کو کسی حد تک بلا تامل قبول کر لیا تھا (31) بنیادی طور پر زمین پر نجی ملکیت کی عدم موجودگی اور ہندوستانی دیبات کی خود مکتفیانہ ”فطری اقتصادیات“ نے جسے زراعت اور صنعتی اکالی کی پشت پناہی حاصل تھی ”عدم مزاحمت اور تبدیل نہ ہونے والے معاشرے“ کا تصور پیدا کیا۔ مارکس نے ان خیالات کو ذہن نشین کر لیا جو نجی ملکیت

کے حق میں جاتے تھے لیکن ایسی کوئی شہادت نہیں کہ وہ خود بھی ان کا قائل ہوا ہو  
(32) (32) بخی ملکیت کی غیر موجودگی کے تصور پر قائم رہتے ہوئے مارکس ایک طرف زمین کا  
کلی طور پر ریاست کی ملکیت ہونے کے تصور یا دوسری طرف ملکیت کا حق کسی قبیلے یا  
کمیونٹی کو حاصل ہونے کے تصور کے درمیان معلق رہا۔ (33) ایشی ڈیورنگ میں ایک  
جگہ اینگلز بھی زمین کی "مشترکہ ملکیت" کی حمایت کرتا ہے اور دوسری جگہ بے  
اعتنائی سے "دیباتی کمیونٹی" یا "تمام مشرق" (34) میں ریاست کو زمین کا مالک ہونے کا  
حوالہ دیتا ہے۔ 1888 میں اس نے ان دیباتی کمیونٹیز کا ذکر کیا جن میں زمین  
برادریوں کی ملکیت تھی اور اس کی نظر میں ان کی صفت "قدیم اولین معاشرے کی سی  
تھی جو ہندوستان سے لے کر آڑ لینڈ تک پھیلا ہوا تھا۔" (35) اگرچہ وہ اپنی اور تین  
آف فیملی میں ایشیائی اسلوب پیداوار کا کوئی ذکر نہیں کرتا اور اس کی بجائے وہ صرف "تہذیب کے تین ادوار" "غلامی"، جاگیرداری اور جدید بورڑوا کا ہی ذکر کرتا ہے مگر سیاق و  
سباق بڑے زور سے یہ بجاہا دیتا ہے کہ طبقوں کی پیدائش اور ان میں کشمکش کے معنوں  
میں وہ ایشیا کی تاریخ کو محض قبل از تاریخ کا دور قرار دیتا ہے۔ اس کا بیان درج ذیل  
ہے:

غلامی کے ساتھ جو تہذیب کی ترقی کے ساتھ اپنے عروج کو  
پچھی، استحصال کرنے والوں اور استحصال کا شکار ہونے والوں  
طبقوں میں تقسیم ہو گیا۔ تہذیب کے تمام ادوار میں یہ دراڑ قائم  
رہی۔ غلامی استحصال کی پہلی صورت تھی جو قدیم دنیا سے  
مخصوص تھی۔ اس کے بعد ازمنہ وسطی میں خانہ زاد غلامی  
(سرقدم) اور حالیہ دور میں اجرتی مزدوری کے دور آئے۔  
محکومیت کی یہ تین بڑی صورتیں ہیں جو تہذیب کے تین ادوار  
سے مخصوص ہیں۔ (36)

واضح طور پر اگر اینگلز ابھی بھی ہندوستان کو ایسا معاشرہ شمار کرتا جس میں  
استحصال کرنے اور اس کا شکار ہونے والے طبقوں کی صورت میں یہ تقسیم واقع نہیں

ہوئی تھی تو شاید یہی سبب تھا کہ وہ اس کی تاریخ کو تہذیب کے ادارے میں شامل آ رتا۔

(37)

تاہم اس امر سے قطع نظر کہ مارکس اور اینگلز ریاستی ملکیت یا قبائلی ملکیت کے حامی تھے، آخر تک ان کے بنیادی موقف نے زمین پر نجی ملکیت کی موجودگی کی نفعی کی۔ اس نفعی کو صنعت اور زراعت کی ایک اکائی کے طور پر خود مکنتی دیہاتوں نے ساتھ جوڑ دیا ہے۔ (38) اس طرح یورپ میں ترقی پر یورپ کے تین مراحل غلامی، جاگیرداری نظام اور سرمایہ داری کے مقابلے میں نوآبادیاتی دور سے پہلے کے ہندوستان کا غیر متبدل ہونے کا تصور ابھرنا۔

نوآبادیاتی دور سے پہلے کے ہندوستانی اقتصادیات اور معاشرے میں اہم تبدیلیوں کا تصور ہندوستانی تاریخ نویسی میں حال ہی میں داخل ہوا ہے۔ اس کے متعلق مارکس کی لاعلمی کی وضاحت کے لئے زیادہ رحمت اخلاق کی ضرورت نہیں۔ موجودہ تحقیق کے پیش نظر مارکس اور اینگلز کے ہندوستانی معاشرے کے غیر متبدل ہونے کے تصور کے زندہ رہنے کا کوئی امکان نہیں۔ تاہم زمانہ حال سے پہلے کے یورپ کے مقابلے میں نوآبادیاتی دور سے پہلے کے ہندوستانی معاشرے میں تبدیلیوں کی رفتار اور نوعیت میں فرق کی طرف ایک اہم مقام ہے جو ان مختلف راستوں کی طرف اشارہ کرتا ہے جو جدید دنیا میں داخل ہونے کے لئے ان معاشروں نے اختیار کئے۔

یورپ کی ترقی کے تاریخی مراحل غلامی، جاگیرداری اور سرمایہ داری بہت واضح ہیں اور پونچہ دنیا انہیں تسلیم کرتی ہے اور اس خیال کو بھی عالمگیر مقبولیت حاصل ہے۔ ہندوستان کے پیداواری نظام اور سماجی تنظیم میں واقع ہونے والی تبدیلیاں گو اپنی جگہ بہت اہم ہیں لیکن یورپ کی طرح ان کے تسلیل میں ناشے اتنے واضح اور نمایاں نہیں ہیں۔ ہندوستان میں تبدیلیاں طویل المدت ہیں اور بتدریج واقع ہوتی ہیں اور اس وقت موجود پیداواری مکنیک اور پیداوار کی سماجی تنظیم کو وہ متاثر کرتی ہیں لیکن وہ اس نظام کے سماجی تنظیم اور اقتصادی نظام کو درہم برہم کر کے ان کی جگہ نئے اقتصادی نظام کو قائم نہیں کرتیں۔ یہ صداقت خاص طور پر ساتویں صدی سے چلی آ رہی ہے۔

اس خیال کو بھی اب عالمی سطح پر قبول کیا جاتا ہے کہ ویدک معاشرے کے بعد شامل ہند میں جہاں ایک طرف زراعت میں بڑی توسعی ہوئی تو دوسری طرف شدید سماجی تفہیق بھی پیدا ہوئی اگرچہ انفرادی اراضی جس پر پورا خاندان کام کرتا تھا زیادہ مقبول نمونہ تھا (39) لیکن بودھی ادب سے معلوم ہوتا ہے کہ اس زمانے میں فارمز بڑے وسیع ہوتے تھے جن پر مزدوروں کے گروہ کام کرتے تھے اور ان پر بیک وقت اجرتی مزدور اور پانچ پانچ سو ہل چلتے تھے (40) ارتھ شاستر میں بھی ریاستی فارمز کا ذکر موجود ہے جن پر غلام اور قیدی کام کرتے تھے (41) موریہ عمد حکومت کے بعد محنت کی بنیادی صورت کی اہمیت میں بٹائی اور مقروضوں پر جبریہ مشقت کا اضافہ ہوا۔ (42) پگتا عمد حکومت اور اس کے بعد ریاست یا بھی ملکیت میں بڑے بڑے فارمز کا ذکر شاذ ہی ملتا ہے لیکن اس دور میں شودر رفتہ رفتہ چھوٹے چھوٹے کسانوں میں تبدیل ہو رہے تھے۔ ساتویں صدی کے نصف اول میں اگر تمام نہیں تو بیشتر شودر کسان بن گئے تھے (43) طبقوں میں بٹے ہوئے معاشرے میں چھوٹے چھوٹے کسانوں کا پیداواری اشتغال کسانوں کے لئے وہ سیاق و سبق مہیا کرتا ہے جس کے ذریعے آپاٹی کی ترکیوں اور نئی اجناس کا تعارف کرایا گیا جن کا حوالہ ہم اور درج کر آئے ہیں۔ اس پیداواری اشتغال کے ساتھ اتحصال میں ایک اہم تبدیلی واقع ہوئی۔ اس کی صورت یہ تھی: کسانوں کا پیداواری عمل جس میں ان کی محنت بھی شامل تھی اگرچہ کسانوں ہی کے اختیار میں رہا لیکن فاضل پیداوار کو مالیہ کی صورت میں ریاست ہی کے حوالے کرنا لازمی ہو گیا۔ ریاست کا فاضل پیداوار کو اپنے تصرف میں لانا اتحصال تھا۔ اس وجہ سے ریاست اور کسانوں کے درمیان کشمکش کا پیدا ہونا ناگزیر ہو گیا تھا۔ اس کشمکش کی وجہ فاضل پیداوار کو تصرف میں لانے کی مقدار تھی۔ اس کشمکش کا نتیجہ یہ تھا کہ نوآبادیاتی دور تک پیداواری ذرائع میں از سرنو تقسیم کا عمل معطل رہا۔ جو تقسیم ہو سکتا تھا اور از سرنو تقسیم ہو سکتا تھا وہ کسانوں کی فاضل پیداوار تھی۔ چنانچہ جب کبھی دور رس واقعات پیش آئے (جیسے اٹھارہویں صدی میں مغل سلطنت کا سقوط جس کے ورثا کے طور پر ہر جگہ زمیندار طبقے نے سر اٹھایا) تو ایسے بھراؤ کے نتیجے کے طور پر نئی

صورتوں کی بجائے ملکیت کی پرانی صورتیں ہی دوبارہ ابھریں۔  
 چنانچہ یہ نکتہ بحث طلب ہے کہ یورپی نوآبادیاتی دخل کے بغیر ازمنہ و سطہ کی اقتصادیات میں سرمایہ داری نظام کے قیام کا بہت کم امکان تھا۔ (44) اس زمانے کی اقتصادیات کے عناصر یہ تھے : زمین کی زرخیزی، بسراوقات کے لئے کسانوں کی محدود ضروریات جس کا نتیجہ حکمران طبقے کے باقیوں کسان طبقے کا شدید استھان جو حکمرانوں کے لئے بہت زیادہ پیداوار کا ذمہ دار تھا اور آخر میں پیداواری عمل پر کسانوں کا مکمل اختیار۔ ان عوامل خصوصاً آخری صورت نے پیداواری قوتوں میں کسی حد تک استھان کو یقینی بنایا اور اس کے ساتھ ہی انہوں نے پیداواری نظام کو بھی ایسا مناسب استھان فراہم کیا جو کسی طرح بھی پر تشدد فسادات کے تلاع نہیں ہو سکتا تھا۔ سیاسی کٹھش بھی جو صرف فاضل پیداوار تک محدود تھی، ایسی تھی کہ انہیں اس کے ڈھانچے کو زیر و زبر کرنے والی انقلابی تبدیلیوں کی ضرورت نہیں تھی۔ (45) ترقی کے راستوں میں یہ ہے وہ لازمی فرق جس پر ازمنہ و سطہ کے یورپ اور نوآبادیاتی دور سے پہلے کے ہندوستان نے ترقی کی اور جس پر مارکس نے اتنا زور دیا اور شاید کچھ زیادہ ہی زور دیا۔ اس دلیل بصیرت کی وضاحت پر تبصرے کے لئے مارکس کے اپنے مفروضوں کو قبول کرنے اور اس کے دلائل کا اتباع کرنے کی چند اس ضرورت نہیں۔ یقیناً یہ وہ موضوع ہے جو اب تک کئے جانے والی تحقیق سے کمیں زیادہ گہری تفصیلات کا مقتاضی ہے۔

(3)

مذکورہ بالا بیان میں ہم ہندوستان میں مارکس کے نجی ملکیت کے تصور کی غیر موجودگی دیکھ آئے ہیں۔ لیکن نئی صورت حال اس وقت پیدا ہوئی جب اس نے اپنی توجہ حق ملکیت کی بجائے زمین کے استعمال پر مرکوز کی۔ مارکس کے خیال میں زمین کا استعمال قبائلی کاشت کاری سے لے کر نجی قبیٹے اور نجی کاشت کاری تک پھیلا ہوا تھا۔ 1853 میں مارکس نے کما ”ان میں سے کچھ قبیلوں میں دیہات کی زمین پر مشترکہ کاشت کاری کی جاتی ہے، اکثریت ان لوگوں کی ہے جو اپنی زمین خود کاشت کرتے ہیں۔“ (46)

گرندز ریسے میں مارکس مشترک ملکیت کا ذکر کرتا ہے جو "کسی فرو کو جاصل شدہ رقبے پر خود مختارانہ طور پر اس کی اور اس کے خاندان کی شکل میں نظر آتی ہے یا ہندوستان کے کچھ قبائل میں مشترک محنت کی شکل میں وحالتی دیتی ہے (47) اپنی کتاب کیپٹل (سرمایہ) میں وہ کہتا ہے :

ان چند چھوٹی اور قدیم ہندوستانی کمیونٹیز فی جو آن  
تک چھی آ رہی ہیں، بیاد اراضی میں مشترکہ ملکیت پر ہے۔۔۔۔۔  
ہندوستان میں ان کی بہت مختلف جمیعوں پر مختلف ہے۔ ان میں  
چند پر جن کی صورت بہت زیادہ ہے، زمین پر مشترکہ کاشت کی  
جاتی ہے اور پیداوار کو برابر تقسیم کر لیا جاتا ہے۔ (48)

زمین کے استعمال کا سوال بڑا دقيق ہے اور ملکیت سے اس کی ابھیت کہیں زیادہ ہے۔ ملکیت خصوصاً زراعتی اصطلاحوں میں اس کی انتقال پذیری، قانون کا سوال ہے۔ اگر کوئی شخص زمین پر انتقال کا حق رکھتا ہے تو یہ اس کی ملکیت کا ثبوت ہے۔ لیکن انتقال پذیری ایک ایسی صورت ہے جہاں زمین کی مالک اس کی رسد سے بڑھ جاتی ہے۔ دوسرے الفاظ میں اس صورت حال میں زمین کی مارکیٹ ترقی یافتہ ہوتی ہے۔ اگر زمین اور مقدار میں دستیاب ہے (جیسے کہ نوآبادیاتی دور سے پہلے کے ہندوستان میں تھی) اور اس کے نتیجے میں زمین کی مارکیٹ کی عدم موجودگی میں زمین پر جائیداد کے انتقال کا حق تاریخی سو نظر آتے گا۔ اس سیاق و سبق میں زمین کے استعمال اور پیداوار کے لئے محنت کی تنظیم کا مطالعہ کہیں زیادہ مفید ہو گا۔ (49) جب مارکس نے زمین پر انفرادی یا مشترکہ کاشت کاری کے مسئلے کا مطالعہ شروع کیا تو یہی کام تھا جو مارکس کرنا چاہتا تھا۔

وہ طریق کار جو زمین پر ہل چلانے کے لئے اختیار کیا جاتا ہے، کئی عوامل پر منی ہے: علاقے کی ماحولیات، فنی تمارث، افرادی قوت کی دستیابی اور ان پر متزاو زمین کے استعمال کے لئے محنت کی تنظیم میں سماجی یا انسانی مداخلت۔ یہاں تک کہ ماحولیات اور فنی تمارث جہاں برابر ہوتی ہے وہاں ایک معاشرے کی محنت کی تنظیم دوسرے

معاشرے میں ایسی تنظیم سے بڑی مختلف ہو سکتی ہے۔

جیسے کہ ہم اور دیکھ آئے ہیں نوآبادیاتی دور سے پہلے کے ہندوستان میں ساتوں صدی سے زرعی پیداوار کے لئے محنت کی تنظیمیں زیادہ تر خاندانی تھیں۔ بڑے زمینداروں کے کھیتوں پر اجرتی مزدور (50) یا بیگاری مزدوری (51) کام کرتے تھے۔ کسانوں نے اپنے کھیتوں اور بڑے فارمز پر کام کرنے کے لئے تھوڑی مزدوری پر ادنی ذات والوں کو شامل کر لیتے تھی۔ پیداواری سُمِم میں مزدوروں کی کمی سے پیدا ہونے والی مشکلات کا مخصوص ہندوستانی حل اپنے اندر وطنی اختلافات کے باوجود ساری کاشتکار برادری کا ادنی ذات والے مزدوروں پر اجتماعی کنشول تھا۔ (52)

مزدوروں پر کنشول ذات پات کے نظام کے ذریعے کیا جاتا تھا جس کی رو سے نچلے طبقے کو زمین پر ملکیت اور اس پر کاشت کا کوئی حق نہیں تھا اور یوں بہت ساری زمین خالی پڑی رہتی تھی۔ اس طرح کھیتوں پر مزدوروں کی مانگ کا تعین ایک مخصوص ہندوستانی غیر اقتصادی جرکی صورت میں سماجی رواج اور قوانین کے ذریعے کیا جاتا تھا۔

جب مارکس مشترکہ یا انفرادی کاشت کاری کا ذکر کرتا ہے تو غالباً اس کے ذہن میں ادنی ذات والوں پر اس سماجی کنشول کا کوئی تصور نہ تھا۔ تاہم یہ اسی کی بصیرت کا پیدا کردہ غیر محقق مسئلہ ہے کہ صرف زمین اور جائیداد پر حق ملکیت کی بجائے ہم زرعی پیداواری عمل کو سمجھنے کی کوشش کر رہے ہیں۔ یہ بڑا اہم لیکن تحقیق طلب مسئلہ ہے اور اس کا تجزیہ بھی باتی ہے۔ اس کے حل کے لئے زراعت میں علاقائی نیا دوں پر مزدوروں کی محنت کا تجھینہ لگانا ضروری ہے۔ مزید، جب زمین اتنی وافر مقدار میں موجود تھی کہ آسانی سے مل سکتی تھی تو نچلے طبقے کی طرف سے زمین پر ان کی ملکیت اور کاشت کی غیر منصفانہ پابندیاں عاید کرنے کے خلاف ان کی مراجحت پر غور کرنا بھی ضروری ہے۔ اس کے علاوہ ذات پات کے نظام کے استحکام اور پیداواری نظام سے اس کا تعلق اور مزدوروں کو استعمال کرنے کی صورتیں بھی چند ایسے مسائل ہیں جن کی طرف کچھ زیادہ توجہ نہیں دی گئی اگرچہ واضح طور پر ہندوستان میں نوآبادیاتی دور سے قبل کے ہندوستان کے اقتصادی مسائل کو سمجھنے کے لئے یہ انتہائی ضروری ہیں۔

مارکس اور ہندوستان کی تاریخ نویسی میں زیادہ جامع ہو جائیں گے اگر ان مسائل کی تفصیلات پر جو مارکس کے ذہن میں تھے، اس سے زیادہ غور کیا جائے جتنا کہ ابھی تک ہو چکا ہے خواہ اس عمل میں ہمیں مارکس کے اپنے ملاحظات میں تبدیلی ہی کیوں نہ کرنی پڑے یا ان کو بالکل ہی کیوں نہ تجھنا پڑے۔ تاہم مارکس کوئی ایسا اونی مفکرتو نہیں تھا جس کی وجہ کی اہمیت اس کے ہر وقت درست ثابت ہونے پر بھی ہو۔

## Reference

1. Karl Marx, *A Contribution to the Critique of Political Economy* (hereafter *MCCPE*; Moscow, 1970) ‘Preface,’ p. 21; and Karl Marx, *Capital*, Vol. I (Moscow, 1954), p. 79.
2. Perry Anderson, *Lineages of the Absolutist State* (London, 1975), pp. 466 ff. And Marian Sawer, *Marxism and the Question of the Asiatic Mode of Production* (The Hague, 1977), p. 29.
3. Ibid, pp. 6f.

4- چچل کی *Collected Voyages* لندن، 1732ء جلد اول میں ٹاس رہا :  
 جچل *Journal of Travels in India* جلد اول (نئی دہلی، 1972ء ص 260۔ منوچی  
 سیکندر، *Storia do Mogor* جلد 2 (لندن، 1007ء) اور برینر کی  
*Travels in the Mogul Empire* (نئی دہلی) ص 204

5- ملاحظہ ہو : مارکس بہام ایف، 2 جون 1853ء خط و کتابت کے۔ مارکس اینڈ ایف  
 سیکندر،  *منتخب خط و کتابت Selected Correspondence* (جس کا حوالہ بعد میں  
 ماسکو 1975ء سے دیا گیا ہے) 1975ء ص 75

6- ملاحظہ ہو محول بالا خط و کتابت، 14 جون 1853ء ص 80 ”جب تک جائیداد کا سوال ہے  
 ہندوستان پر لکھنے والے انگریز مصنفوں کے درمیان یہ معاملہ بہت تنازعہ ہے، دریائے کرشنا  
 کے جنوب کے پہاڑی علاقوں میں زمین پر ملکیت ضرور موجود نظر آتی ہے۔“

سال 1858ء میں بھی وہ اس تنازع سے باخبر معلوم ہوتا ہے جو اس وقت ہندوستان کے  
 متعلق جاری تھا ملاحظہ ہو اس کا مقالہ

مارکس کی کتاب Lord Canning’s Proclamation and Land Tenure in India

دی فرست وار اس سے بعد میں جو اے The First India War of Independence کے لئے FIWI سے تاریخ کہا گیا ہے) میں 163-161 اس تازمہ کی تفصیلات کے لئے دیکھیں لارنس کراور

*The Asiatic Mode of Production: Sources, Development & Critique in the Writings of Karl Marx* (Assen, 1975), pp. 57-85

7. K. Marx to F. Engels, 14 June 1853, MESC, pp. 79f; K. Marx, 'The Future Results of British Rule in India' FIWI, pp. 36f; K. Marx, *Grundrisse* (Harmondsworth, 1975), pp. 473, 485f and 493; *Capital*, Vol.I, pp. 375f; *Capital*, Vol. III (Moscow, 1971), pp. 333 and 786f; and F. Engles, *Origin of the Family, Private Property and the State* (Moscow, 1968), p. 156.

- خود مکتفی وہاں کا خیال گو مارک ولکس نے اپنی کتاب *Historical Sketches of the South of India* (لندن، 1810) جلد اول، ص 117 اور مالعد میں پیش کیا۔ بعد میں اسے

The Fifth Report from the Select Committee on the Affairs of the East India Company

انھالیا۔ تاہم یہ رچڈ جونز پلا مصنف تھا جس نے زراعت اور دستکاری کو ایک اکائی ہونے کا تصور کی پورش کی۔ دیکھیں لارنس کراور موجوہہ بلاص 53-55 اس خیال کی نشوونما مارکس نے اپنی کتاب کیپٹل میں کی۔

9. L. Krader, op.cit., pp. 39f and 41.
10. *Capital*, Vol. III, pp. 790f.
11. *Capital*, Vol. I, pp. 375f.
12. G.W.F. Hegel, *The Philosophy of History* (New York, 1944) pp. 142, 161 and 163; M. Saer, op.cit., pp. 26 and 30f. For the inevitability of India's subjection to Europe as condition for the former's progress, see G.W.F. Hegel op.cit., p. 142; K. Marx, 'The Future Results of British Rule in India,' FIWI, pp. 33-40; and M. Sawer, op.cit., p.26.
13. F. Engels to K. Marx, 6 June 1853, MESC, p. 76.

14. K. Marx, 'The British Rule in India,' New York Daily Tribune, 25 June, 1853, written by Marx on 10 June 1853 reproduced in *FIWI*, p. 16.

15. *Grundrisse*, pp. 473f; *Capital*, Vol. I, p. 514; and F. Engels, *Anti-Dühring* (Moscow, 1954), p. 249.

16. *FIWI*, p. 19.

17. Perry Anderson, op.cit., pp. 487-91; Marian Sawyer, op.cit., p. 49; and Irfan Habib, 'An Examination of Wittfogel's Theory of Oriental Despotism, *Enquiry* (New Delhi), 6, pp. 54-73.

18. R.S. Sharma, 'Stages in the Evolution of Early Indian Society' in G.P. Sinha (ed.), *The Man and the Scientist* (Delhi, 1979), p. 205.

19. Nand Kishore Kumar, 'Hydraulic Agriculture in Peninsular India, (c. 300 B.C. to 1300 A.D.)' *Proceedings of the Indian History Congress*, 1979 (Delhi, 1980), pp. 211-214.

20. R.C. Jain (ed.), *McCrendle's Ancient India as Described by Megasthenes and Arrian* (New Delhi, 1972), p. 86. I owe this reference to my colleague Dr. B.D. Chattopadhyaya.

21. T. Raychaudhuri and I. Habib (ed.), *Cambridge Economic History of India* (hereafter as *CEHI*; Cambridge, 1982), Vol. I, pp. 49 and 216.

22. Henry Yule and A.C. Burnell, *Hobson-Jobson* (New Delhi, 1979), s.v. Peottah.

23. B. D. Chattopadhyaya, 'Irrigation in Early Medieval Rajasthan', *Journal of the Economic and Social History of the Orient*, Vol. 16 (2 & 3), pp. 298-316; and Irfan Habib, 'Presidential Address' to the Section on Medieval India, *Proceedings of the Indian History Congress*, 1969 (Delhi, 1970).

24. کنوں کے پانی میں حصے دار ہوتے تھے۔ زمانہ وسطیٰ کے اولین دور کی شاہتوں سے چلتا ہے کہ کنوں کو ٹھیکے پر دے دیا جاتا تھا۔ ایک شادوت سے ترخ ہوتا ہے کہ زمین کا عظیل لینے کو کنوں کے پانی کا تیرا حصہ ملتا تھا۔ دوسری شادوت سے معلوم ہوتا ہے کہ رہت ٹھیکے پر دے دیا جاتا تھا (چنپوادھیائے، مکولہ بالا، ص 314 تا 311)

25. Harbans Mukhia, 'Was There Feudalism in Indian History?' *The Journal of Peasant Studies*, Vol. 8(3), 1981, n. 213.

26. Uma Chakravarti, 'Slavery and Bondage in Ancient India' (forthcoming) Irfan Habib, 'The Peasant in India History', in *Social Change in India* ("Social Scientist Marx Centenary Volume", Vol. I, Trivandrum, 1983), pp. 40f and *CEHI*, Vol. I, pp. 54f, 174-77, 221f, 240 and 247.

27. Charles Parain, 'The Evolution of Agricultural Technique', *Cambridge Economic History of Europe*, Vol. I (Cambridge, 1966), pp. 133f and 145f; Marc Bloch, *French Rural History* (London 1976), p. 25; G. Duby, *Rural Economy and Country Life in the Medieval West* (London, 1968), pp. 24f and Lynn White Jr., *Medieval Technology and Social Change* (London, 1973), pp. 41-43 and 53.

28. R. H. Hilton, *Bond Men Made Free* (London, 1973), p. 28.

29. Harbans Mukhia, op.cit., pp. 274-77.

30. R.S. Sharma, *Light on Early Indian Society and Economy* (Bombay, 1966) pp. 62 and 73; and Puspa Niyogi, *Contributions to the Economic History of Northern India* (Calcutta, 1962), p. 97 and n.

-31۔ کارل مارکس: *The Future Results of British Rule in India FIW I*: ص 33 اور مابعد۔ پیری اینڈرنس کے مطابق (ص: 464) منشیکیوں کے بیان کے مطابق "مشرق کے قانون، رواج اور آداب دیسے ہی ہیں جیسے کہ وہ ایک ہزار سال پسلے تھے" تقبل کریں۔ یہ مل کے بیان سے جس کے مطابق ایشیائی سماجی نظام ایسا تھا جس میں ہر قسم کی ترقی ہزار سال پسلے ہی رک چکی تھی۔ دیکھیں ماریں ساور، "محولہ بلاص 30 اور مابعد۔ مزید ملاحظہ ہو یہیگل "وقائع کی صورت میں ہندوؤں کی کوئی تاریخ نہیں ہے... مطبوعہ ریکارڈ کی صورت میں بھی ان کے ہاں تاریخ نہیں ہے، یعنی ایسی کوئی ترقی نہیں جو وسیع تر حقیقی سیاسی صورت میں داخل گئی ہو۔" (ڈبلیو ایف ہیکل، "محولہ بلاص 163)

-32۔ ہم اوپر دیکھے آئے ہیں کہ 1853ء اور 1858ء میں یہ مشاہدہ قلم بند کیا تھا کہ زمین پر نجی ملکیت واقعی موجود تھی۔ پھر ایم کوالیو سکی کی کتاب کیونٹ لینڈ ہولڈنگ کا خلاصہ کرتے وقت اس نے زمین پر نجی خاندانی ملکیت کے ابھرنے کا خیال پیش کیا۔ لیکن جیسا کہ

Daniel Thorner نے بڑی احتیاط سے کہا کہ ”اس مواد سے جو اس وقت دستیاب ہے ہم یہ نہیں کہ سکتے کہ مارکس صرف کوالیوگی کی تنجیض کر رہا تھا یا بیک وقت اس کے ساتھ اتفاق رائے کر رہا تھا کہ ہندوستانی معاشرہ تبدیلی کے ایک سلسلے سے گزر چکا تھا“ ملاحظہ ہو دینیٹل تھارنر۔

-33- اینگلز کو اپنے خط میں مورخہ 2 جون 1853ء میں مارکس نے برلنیز کے خیال کو پورے طور پر قبول کر لیا تھا کہ ہندوستان میں صرف بادشاہی زمین کا واحد مالک تھا۔ دیکھیں MESC ص 76 اور مابعد اور ایسے معلوم ہوتا ہے کہ 1857-58ء میں مارکس فیصلہ کن طریقے سے ”قیلے یا مشترکہ جائیداد“ کے تصور کی طرف مزگایا تھا۔ ملاحظہ ہو گرتندرس (Grundrisse) ص 472 اور ص 484 اس نے اس خیال کی تکرار 1867ء اور 1859ء میں بھی کی۔ دیکھیں ص 39 اور کیپٹل، جلد اول، ص 77 اور مابعد۔ کیپٹل کی تیری جلد جو 1863ء اور 1867ء میں ڈرافٹ ہوئی مارکس صحنی طور پر اس مقام کی طرف لوٹ گیا کہ ہندوستان میں صرف بادشاہی زمین کا مالک ہے۔ جلد سوم، ص 791

34. F. Engles, *Anti-Dühring*, pp. 224 and 244f. respectively.

35. Footnote added by F. Engels to the English edition (1888) of *The Communist Manifesto*, as cited in Daniel Thorner, op.cit., pp. 59f.

### -36- اینگلز کی کتاب

*The Origin of the Family, Private Property and the State* پہلی وفعہ 1884ء میں شائع ہوئی۔ ایک اور ایڈیشن جس پر اینگلز نے خود نظر ثانی کی 1891ء میں شائع ہوا۔ یہاں حوالہ اسی کتاب کے ماسکوری پرنٹ (1968) سے دیا گیا ہے۔

-37- ایک ہاں ہام بھی محسوس کرتا ہے کہ اس امر کی کہ اور بھن آف نیسل میں ایشیائی پیداواری نظام میں کی طرف کسی قسم کا کوئی اشارہ نہیں، شاید یہ توجیہ ہو سکتی ہے کہ اینگلز نے اس تصور کو اس لئے نظر انداز کر دیا کہ اس کے خیال میں اس کا زمانہ قبل از تاریخ کی تہذیب سے ہے کیونکہ اینگلز نے یہ یقین کرنا شروع کر دیا تھا کہ غلامی، خانہ زاد غلامی اور جدید اجرتی کارکردگی مکومیت کی تین بڑی صورتیں تھیں جن کا تعلق ”تہذیب“ کے تین بڑے ادوار سے تھا۔ ملاحظہ ہو ای۔ جے۔ ہا۔ سڈام (ایڈیٹر)

38. K. Marx to F. Engles, 14 June 1853, MESC, p. 80, ‘The Future Results of British Rule in India,’ FIWI, pp. 36f; Grundrisse, pp. 473, 486 and 493; Capital, Vol. I, pp. 357f;

*Capital*, Vol. III, pp. 333 and 786; and F. Engles, *The Origin of the Family*, p. 156.

39. Uma Chakravarti, op.cit., pp. 21-23.
40. P.C. Jain, *Labour in Ancient India* (New Delhi, 1971), pp. 44f.
41. R. Shamasastry (tr.), *Kautilyas Arthashastra* (Mysore 1967), p. 129.
42. Uma Chakravarti, op.cit., pp. 38f and 45f.
43. R.S. Sharma, *Indian Feudalism* (Calcutta, 1965), pp. 61-63.
44. Irfan Habib, 'Potentialities of Capitalistic Development in the Economy of Mughal India' *Enquiry*, Winter 1971, pp. 1-56.
45. Harbans Mukhia, op.cit., p. 293.
46. K. Marx to F. Engels, 14 June 1853, *MESC*, p. 80.
47. *Grundrisse*, pp. 473 and 477.
48. *Capital*, Vol. I, p. 357.
49. Harbans Mukhia, op.cit., p. 290.
50. Dilbagh Singh, 'Tenants, Sharecroppers and Agricultural Labourers in Eighteenth Century Eastern Rajasthan *Studies in History*', Vol. I(1), 1979, p. 39.
51. Harbans Mukhia, 'Illegal Extortions from Peasants, Artisans and Menials in Eighteenth Century Eastern Rajasthan,' *Indian Economic and Social History Review*, Vol. 14(2), April-June 1977, pp. 231-45.

52. مشرقی راجستان سے متعلق 1753ء اور 1766ء کی دو نیاب و ستاویرات سے معلوم ہوتا ہے کہ ان کا حصہ 6.9 فیصد بتا تھا۔ ملاحظہ ہو دلیل گنگہ۔

## تاریخ ہند اور کسان

عرفان حبیب / سعود الحسن خان

اس صدی کے اہم واقعات عالمی توجہ اس جانب مبذول کرو چکے ہیں کہ کسان جو کہ نوع انسانی کے سب سے بڑے گروہ کو تشکیل دیتے ہیں، ہمارے نصیبوں کو بنانے میں ایک اہم کروار ادا کر سکتے ہیں۔ بدھیت کی تاریخی تشریح کرتے ہوئے، شیانوف اور ماوزے نگ نے دو کافی مختلف، بلکہ متفاہ نظریات پیش کئے ہیں۔ تاہم دونوں ہی نقطے ہائے نظر سے بدھیت کی ماضی کی تاریخ میں تحقیق کرنے کے احیاء شدہ احساس کو اجاگر کر چکے ہیں یعنی یہ کہ بدھیت کی مزاحمت اور تبدیلی کی الہیت کو دریافت کیا جائے۔

ہندوستان میں بڑے تاریخی عمدوں اور ترقیوں کی شناخت کرنے کے لئے وہ قانوں کی پہلے سے معین شدہ تاریخ کی دوبارہ تشکیل کی ایک کوشش میں دانیال تھارنر کے ساتھ ساتھ ڈی۔ ڈی۔ کوسامی اور آر۔ ایس۔ شرمنے تاریخ ہند کے مطالعہ میں پہلی بار کسانوں کو پیش کیا۔

کسان کی مشکل تعریف دلپسند ضرور ہے گرفتاری طور پر چکرا دینے والی ہے۔ میں کسان سے مراد ایسا شخص لیتا ہوں جو بذات خود زراعت کرتا ہے، اپنے ساز و سلام کے ساتھ کام کرتا ہے اور اپنی گھریلو محنت استعمال کرتا ہے۔ جمال تک ممکن ہو یہ تعریف مارکشوں اور شیانوف کے لئے قابل قبول ہے، زمین پر قبضے اور کرایہ پر حاصل شدہ مزدور کے زیادہ استعمال پر ہو سکنے والے ہر غور و فکر کو چھوڑ دیتی ہے۔ آگے جا کر کسان مختلف طبقات میں تقسیم ہوتے نظر آتے ہیں۔

مثال کے طور پر مارکسی نظریہ کے حاوی تو سرمایہ دار کسان (جو کرایہ پر لے گئے مزدور کا زیادہ تر استعمال کرنے والے ہیں) اوسط درجے کے کسان (جو زیادہ تر خانگی

محنت استعمال کرنے والے ہیں) اور غریب کسان (جو ساری خاندانی محنت استعمال کرنے والے ہیں) کے درمیان تفریق کریں گے۔ لیکن یہ تفریق اب ایک دوسری تفریق کے ساتھ بھی منسوب ہو گئی ہے۔ جس میں ہم صاحب ملکیت کسان یعنی ایک ایسا کسان کہ جس کو کسی مستقل یا لبے عرصہ کی قبضہ داری کا دعویٰ ہے اور موکی بٹائی والا ہے اس کو بھی الگ الگ درجات کی شکل میں دیکھ سکتے ہیں۔ یہ کسان برہ راست قبل ازیں بیان کئے گئے تینوں (درجات) کے ہم زمانہ نہیں ہیں (اور ایسا ہونے کی ضرورت بھی نہیں ہوتی)، اگرچہ عملی طور پر بہت سے غریب کسان اور محض چند ایک سرمایہ دار کسان بٹائی والے ہیں۔ تب ادھر محض ”دولت“ کا فرق ہے یعنی زیادہ منگے اور پیداواری اوزار، بہتر مولیشی اور زیادہ زرخیز زمین کی ملکیت کا فرق۔ یہ بات پھر سے جزوی طور پر دوسری درجہ بندیوں کو چھپا سکتی ہے۔ ”(معاشرے) کی طبقہ بندی“ (کہ جس کا ہم آگے ذکر کرنے والے ہیں) ان تینوں معیارات کے سبق و سیاق میں دیکھی جاسکتی ہے اور میں بدعتی میں تفریق قائم کرنے کے لئے درجہ بندی کی تینوں اقسام میں سے کسی کی بھی شہادت کا استعمال کرتا رہوں گا۔

اب جبکہ کسان بے زمین مزدور ہیں تو وہ کسانوں کے ساتھ مل کر ایک محنت کش زرعی آبادی کی تخلیک کرتے ہیں اور ان کی تاریخ بھی (جو کہ بہت سے پہلوؤں سے کسانوں کی تاریخ سے مختلف ہوتی ہے) میرے نزدیک کسانوں کی تاریخ کا ہی ایک حصہ ہوتی ہے۔

آخر میں کسانوں کے بارے میں کسی بھی طرح کا مطالعہ ایک ایسی معلومات فراہم کرے گا کہ وہ کس طرح لگان ادا کرتے ہیں اپنا منافع چھوڑ دیتے ہیں۔ اس بات سے ”وقتاً فوقاً“ ہماری نظر کا (کسی فرد کے ذاتی مفادوں کے لئے) کام کرنے والے فروہ کی جانب سے (اپنے ذاتی مفادوں کے لئے) کام کروانے والے شخص کی جانب منتقل ہو جانا ایک لازمی نتیجہ ہے۔ لیکن کسانوں کا ”اپنے مفاد کی خاطر استعمال کرنے والے طبقات“ کے ساتھ تعلق قائم کرنا ضروری ہے جس کے بغیر ”تاریخ“ میں کوئی شخص کسان ہو ہی نہیں سکتا۔ یہ تعلق ایک لازمی امر ہے۔

## ابتداء: وادی سندھ

وہ دور کہ جہاں پر کسان ایک معاشرے کے اندر وجود میں آئے فطرتاً "لازماً" پیشہ زراعت کے ایک بڑے "خوراک فراہم کننہ" کے طور پر قائم ہو چکنے کے بعد ہی آیا ہو گا۔ تب ایک خاندان اپنے اوقات کار کا ایک بڑا حصہ پودوں کی کاشتکاری اور نیجوں کی بوائی پر استعمال کر سکتا ہے اس عمل میں نہ صرف خوراک جمع کرنے والے جو زیادہ تر شکاری ہیں پیش کنندگان میں بدل جاتے ہیں بلکہ یک زو جگل نظام خاندان بھی خود بخود سماجی تنظیم کی بنیادی اکانی کے طور پر نشوونما پایتا ہے۔

بلashere جنگل میں پودوں کے بیچ جمع کرنا زراعت نہیں ہے۔ میگالیتھک (Megalithic) معاشرے جو چونپی مانڈو کی مانند ہیں (وادی بیلان: سورج کا خراج) اور وندھیان کی ترائیوں کے مابین جنگلی چاول استعمال کرتے تھے وہ دراصل زراعت کی تاریخ سے پہلے کے زمانے سے تعلق رکھتے ہیں۔ گھرپیلو پودوں کا استعمال عمد متاخر کے انقلاب کے ساتھ آیا۔ اور وہ دو خطے جہاں فصلیں آتی تھیں، 1947ء سے قبل کے ہندوستان کی حدود میں شناخت کئے جا چکے ہیں۔ پہلا خود وادی بیلان کے اندر ہے (کوہیوا اور مرگڑھ) جہاں 6500 تا 4500 ق-م کے دور کے کاشت شدہ چاول کے دانے اور پاتو مویشیوں کی ہڈیاں اور بھیڑیں پائی گئی ہیں۔ دوسرا خطہ درہ بولان کے جنوب میں کچھی کامیدان ہے۔۔۔۔۔ جو ایک خشک علاقہ مگر پہاڑوں کی تیز دھاروں کی جانب سے موسمی سیلابوں کے تجربات کا حامل ہے۔

مرگڑھ میں چھٹے سے تیرے ہزار سال قبل مسح تک کے مابین کی "جو" (دو قطاری و شش قطاری) اور تین انواع کی گندم (مکنی Emmer اور روٹی والی گندم) کی باقیات پائی گئی ہیں سب سے نچلی تھوں سے مخفی جنگلی جانوروں کی ہڈیاں ملی ہیں مگر اپر کے دو میٹر زکی تھے سے گھرپیلو مویشیوں، بھیڑیوں اور بکریوں کی ہڈیاں ملی ہیں۔ (۱)

پودوں کے اور بعد ازاں مویشیوں کے بھی گھرپیلو بنائے جانے سے انسانی ترقی میں قابل غور طبع کی نشان دہی کی ہے لیکن ایک بھرپور زرعی انقلاب آتا ابھی باقی تھا۔

مویشیوں کی بالقوت بار برداری ابھی تک غیر نمایاں بات تھی لور ابھی تک کسی ہل کا کوئی نشان تک نہ تھا جو کہ ایکیے ہی اصل نیج کی پیداوار کی نیچین دہانی کرتا ہے بہر حال زراعت شدہ فضلوں کی قلت ہوتے ہوئے ابھی تک ایک فصلی موسم تھا یعنی "خریف" جو وادی بیلان میں تھا اور "ریب" جو میدان کچھی میں تھا۔ زراعتی خطے ہر طرح سے بہت محدود تھے کیونکہ گنجان جنگلوں کو صاف کرنے اور اراضی کو کاشتکاری کے لئے موزوں بنانے کے لئے کوئی ہتھیار نہ تھا۔ یہ قیاس کرنا بہت مشکل ہے کہ ان "فصلی پیداواری معاشروں" کی اندر ورنی ساخت کیسی تھی: زراعت جیسا کہ گورڈن چائلڈ نے خیال کیا تھا، (2) ابھی تک "مالکان" کی طرح عہدوں کے خواہ جمع کرنے کا تسلیم ہونا چاہئے۔ مرد شکار کرتے تھے اور اس کے بعد گوشت و دودھ کی دیکھ بھال بھی کرتے تھے محنت کی "جنی تفہیم" اسی زائد پیداوار کے لئے کافی نہ تھی جو کسی طرح کی طبقائی تقسیم یا کوئی پیشہ ور طبقہ بندی پیدا کر سکتی۔ جزئی وی۔ آئی۔ میسر سروں ایک بہت زیادہ ترقی یافتہ بیچپے استعمال کرنے والے اناطولی معاشرے میں (چھٹے ہزار سالہ ق۔م) سماجی مساواتی نظریہ تلاش کرتا ہے (3) اور یہ معاشرہ ہندوستانی معاشروں کی مساوات سے بھی کافی بہتر ہو سکتا ہے۔

ہندوستان میں زرعی انقلاب اور پلا شری انقلاب دراصل دریائے سندھ میں ہٹپہ کی تذییب میں واقع ہوا جس کی ذی اثر کاربن (Carbon) تاریخ یا لی اب 2600 سے 1800 قبل مسیح دی جاتی ہے (4)۔ دریائے سندھ کی زراعت کی عمارت بلاشبہ "ہل" کی زراعت پر قائم ہے جبکہ ہل کو "چکڑا" کہنے کے لئے بار بردار جانور میں تبدیل کیا جا چکا تھا۔ دریائے سندھ کے ہل استعمال کرنے والے لوگوں کا معاملہ، کوسامی کے مضبوط اعتراضات کے بدلوں میں ایک لا جواب معاملہ بن چکا ہے (5)۔ ایک "ہل شدہ" کھیت کی "کلی بنگن" کے مقام پر دریافت سے اب کسی بھی مثبت ثبوت کے عدم وجود پر شکوک و شبہات پیدا ہو گئے ہیں (6)۔ ہل کسی اصلی لبی دریائے سندھ کی زراعت کی توسعی کی تشریح کرتا ہے، جو شمال مغربی میدانوں کو گھیرے ہوئے ہے اور گجرات تک پھیلا ہوا ہے۔ دریائے سندھ کے لوگ گندم اور جو (چھ لکیری) پیدا کیا کرتے تھے جو اے

دونوں ہی موجودہ ہندوستانی نوعیت کی تھیں: دریائے سندھ کے خطوں میں گجرات کے اندر چاول اور باجرے کے ساتھ ساتھ کدو بھی پایا جاتا رہا ہے۔ من کے محیت والوں کو پیش کرتے ہیں: اور اسی طرح قل اور توبے کی انوان، تیل کے بیچ بھی ہیں۔<sup>17</sup> دیدے سندھ کی سب سے قابل ذکر فصل کپاس ہے جو "صنعتی فصلوں" میں نتیب ہے<sup>18</sup>۔ فصلوں کی کثرت یہ بتائی ہے کہ "وَنَصْلِي نَفَاهُ اَبْ يَا قَاعِدَهُ طُورٍ پَرْ قَامَمْ" ہو چکا ہے۔ زراعت اس عمد سے ایک کل و قتی پیش نہ چکی ہے اور اسی لئے "بدویت" بطور سماجی طبقہ کے موجود نظر آتی ہے۔

لینین کاشتکاری کی ضرورت کا الحجہ ہی بظاہر مابہ الامیاز سماج کی ضرورت کا الحجہ بھی ہے۔ یہاں اس نظریہ کی کوئی بنیاد نظر نہیں آتی کہ کبھی کسی لمبے یا مختصر دور میں کوئی خاص دیہی سماج ہوا کرتا ہو گا جیسا کہ برلن اشانن ایک دوسرے تاریخی عمد میں جنوبی ہند کے بارے میں مفروضہ قائم کرتا ہے<sup>(9)</sup>۔ مکمل اور پوری زراعت سے مراد ہے کہ اس زائد پیداوار کی تخلیق جو خوراک فراہم کرنے والوں کی ایک خاص تعداد کے لئے کافی ہو۔ اس بخبر خطہ میں کہ جس میں زراعت کو سب سے پہلے پھیلنا تھا، بند اور پشتے سیالی پانی کو روکنے اور موئینے کی غرض سے ایک لازمی شرط تھے: اور یہ باتیں ایک مخصوص سماجی اور انتظامی تنظیم کا تقاضا کرتی ہیں۔۔۔۔۔ جو مارکس کے مشرق مطلق العنانیت کا بنیادی اصول ہے<sup>(10)</sup>۔ آخر میں کافی (تابنے اور رانگے کی آمیزش) جیسی مہنگی وحات پر قبضہ ایک چھوٹے شری طبقہ کو کسی بھی پھر کے آلات استعمال کرنے والے دیہی گروہ پر ایک متواتر غلبہ دلا سکتا ہے<sup>(11)</sup>۔ ان مساوی حالات سے پیدا شدہ ساخت کا تعلق قائم کرنا دیوتاؤں، توہمات اور پوہتوں کا مذہب تھا، جس نے (دریائے) سندھ کی تہذیب کو جغرافیائی اصطلاح میں جیسے کہ زائد وقت اپنی پست یکسائی کی خصوصیات دیتے ہوئے بظاہر حکمران اور عوام، دونوں کو یکساں طور پر تبدیلی کے خطرناک جلال کا پابند کر دیا۔<sup>(12)</sup>

سندھ کی تہذیب نے نہ صرف ہندوستان کو ہڑپہ اور موہنجو داڑو کی شکل میں ابتدائی شر، بلکہ پہلی زراعت بھی فراہم کی۔ شر اس تہذیب کے زوال کے ساتھ ہی

ختم ہونے والے تھے لیکن کسانوں کے ساتھ کیا ہوا؟ کسی "طوفان" کا نظریہ ایک یا دو شروں کو مٹا سکتا ہے: مگر یہ یقیناً کسی مکمل زرعی معاشروں کی غرقابی کی لازمی شرط نہیں ہو سکتا۔ اس لئے یہاں پر اس مفروضہ کا کوئی جائز یا متحرک مقابل نہیں ہے جو کہ سب سے پہلے وہیلر نے 1947ء میں بڑے وثوق سے پیش کیا، اور جس کو 1956ء میں کوسامی بی نے رُگ وید کے نغمات کی نمایاں تشریع سے تقویت دی (13)۔ اس نظریہ سے آریاؤں کو براہ راست وادی سندھ کی ثقافت کی پیروی کرتے دیکھا گیا ہے جس کے پانیوں کو انسوں نے ہٹا کر دیا یا حکوم بنالیا (14)۔

آریاؤں کی کامیابی گھوڑوں کی ملکیت سے بلکہ اس سے بھی زیادہ گھوڑا لگے ہوئے رتھوں سے منسوب کی جاتی ہے (15)۔ جیسا کہ پچھلی تمام زرہ بکتروں ہتھیاروں کی نسبت رتھ ایک بہت زیادہ متوجہ آله تھا، اس کی ملکیت کا وجود ایک پہلے سے موجود اشرافیہ طرز کی حکومت پر دلالت کرتا ہے (16)۔ اسی لئے ایک ابتدائی غیر طبقاتی دور کو رُگ ویدی معاشرے میں دیکھنا مشکل نظر آتا ہے، جیسا کہ بعض اوقات رائے قائم کی گئی ہے۔ (17)

رُگ وید میں سرسری طور پر نظر آنے والی زراعت "بیل گے ہوئے ہل" یعنی سیرا کا تسلسل و کھلائی دیتی ہے (18)۔ نیکنالوچی ابھی تک Chalcolithic عمد کی تھی اور رُگ ویدی عمد کے "آیاسا" سے عموماً تاباہ مرادی جاتی ہے نہ کہ لوہا۔ "جو" (یادا) سب سے بڑا خوردنی انجام ہے، لیکن چاول کا بالائی وادی سندھ (پستا سندھوا) میں کاشت ہونا شروع ہوتا ہوا نظر آتا ہے۔ تاکہ دو فصلی سالانہ چکر ایک نئی شکل میں قائم رہے۔ لیکن وادی سندھ کی ثقافت میں گندم، کپاس اور دیگر فصلوں کا ذکر نہ کیا گیا ہے (19)۔ اس کے علاوہ، آریائی اپنے دشمنوں کی دریائی پشتیوں پر منحصر زراعت کا بڑی حقارت کے ساتھ احترام کرتے نظر آتے ہیں: "اندر قوت سے ان بندوں کو کھول دے گا جو کہ پانی روکے ہوئے ہیں" (20)۔ یہ ممکن ہے کہ زراعتی حالات میں تبدیلی کا تعلق شروں کے متذیلوں سمیت معصوم ہو جانے اور کسی ساختی کنشوں کا کسی دوسرے ساختی کنشوں کو جو کلاماً مختلف ہو اس کو اکھاڑ کر خود مضبوط ہو جانے سے تھا۔ پلیتیت زیادہ اہم ہوتی ہوئی

نظر آتی ہے۔ کیونکہ آریاؤں نے گایوں، گھوڑوں اور اونٹوں کے ساتھ ساتھ غلاموں کی شکل میں سولیٰ کی لائج بھی کی تھی۔ (21)

کنٹروں کا طریقہ کچھ بھی ہو یہ منافع ابھی تک کسانوں سے آتا تھا۔ ان باتوں نے معاشرے کے گروہوں کو قائم کیا، جیسا کہ کاشکاروں کے لئے استعمال ہونے والے آلات سے ظاہر ہے، کرتی اور چار سالی اکثر اوقات آریائی عوام کے لئے مکمل طور پر ملازم رکھے جاتے تھے (22)۔ کسان اپنے حیثیتوں (کیسٹراپی) کے خود مالک تھے لیکن یہ آزاد کسان برتر قبائل سے تعلق رکھتے تھے۔ ایک بڑی آبادی ملکوم (واسیو) معاشروں پر دانے اور مویشی کے حصے کی شکل میں نظر آتی ہو گی (24)۔ سب سے نچلے درجہ میں داسا تھے جو کہ ”مویشی“ کی طرح اپنے مالکوں کی خاطر، قیاساً ”کھیت پر یا روپوں کی خبر گیری پر کام کیا کرتے تھے (25)۔ سب سے بالاتر امراء حکومت (راججنیس) تھے جو اندر کو اپنے لئے مثل بنا کر فخر سے رہوں کو چلایا کرتے تھے اور پروہت (برہمن) بھی تھے جو کہ کسی پیچیدہ مذہبی رسم اور جانوروں کی قربانیوں کی سر رہا کیا کرتے تھے۔ رگ وید کی دسویں کتاب میں ایک رسمی نغمہ اس طبقاتی طور پر منقسم سماج کی عکاسی کرتا ہے جس کی تخلیق، نغمات اور الوہیت سے خود کو منسوب کرنے کی کوشش کرتی ہے۔ بہر حال نغمات ورن کے نظام سے وفاواری اور بدعت کی اپنی ہی آزاد اور غلامانہ واسیو کی گمرا تفہیم کی عکاسی کرتے نظر آتے ہے جو ولیش اور شودر کی شکل میں بدل گئے، اور یہاں یہ باترتیب تیرے اور چوتھے ورن قائم کرتے ہیں۔

### لبادورانیہ: وادی گنگا

ہندوستانی زراعت کی تاریخ کا اگلا دور، وادی گنگا میں وسیع خطوطوں کی صفائی سے بھرا ہوا ہے۔ بلاشبہ یہ دورانیہ بے شمار غیر محفوظ شدہ کارناموں اور حادثات کے ساتھ ایک طویل اور ست رفتار عمل تھا: اور یہ بات سماجی تنظیم کے عصر میں ٹھوس تبدیلوں کے بغیر وقوع پذیر نہیں ہو سکتی تھی۔

2000 قبل مسح تک یا اس کے آس پاس تک، زراعت زیادہ تر واوی سندھ اور اس کے ارد گرد کے علاقوں تک محدود تھی، وہ بھی مشکل سے 30-inch isohyet سے کچھ زائد تھی۔ آج کے ہندوستان کی دیکی آبادی کا سب سے زیادہ قابل توجہ علاقہ یعنی واوی گنگا تپ غالباً بالکل اسی طرح کا گھنا جنگل تھا جیسا کہ کچھ عرصہ قبل واوی امازوں تھی۔ لیکن موجوداً میں بعد کے طبقوں میں موجود تباہ اور تیری کلمائی (بلی والا کلمائی) کے منظر عام پر آنے کے ساتھ ہی سب سے پہلے جنگل کی صفائی شروع ہو سکتی تھی (26)۔ فطری طور پر یہ صفائی خلک تر علاقوں یا مغربی سمت سے شروع ہوئی ہوں گی۔ ”تابنے کا ذخیرہ“ کرنے والے لوگوں نے یعنی Ohre-Coloured Pottery (OCP) استعمال کرنے والوں نے دو ہزار سالہ دور کے ابتدائی نصف میں روہیل ہٹھنڈ اور دو آبے میں کچھ منتشر آبادیاں قائم کیں (27) ان کی جائشی کرنے والے ”کالے اور سرخ“ (B+R) شافت والوں نے تابنے اور پتھر کی صنعت کے ساتھ اس کو جاری رکھا: اب آبادیاں مغربی بھار تک وسیع ہو گئیں، اگرچہ اسی اپنے پراندہ طریقے میں پھیلیں۔ رگ وید کے متذکرہ آریاؤں کی مانند یہ وہ زرعی گروہ بندیاں تھیں جنہوں نے گدم تو نہیں مگر چاول اور جو اگائے۔ دو دالیں، گرام اور کھیساری، بھی کالے گرام کے ساتھ ظاہر ہوئیں، ایک غیر متذکرہ شہادت اس میں OCP درجہ کی فضلوں میں کپاس کو بھی شامل کر دیتی ہے۔ (28)

بہر حال ان آبادیوں میں لوہے، یا اس کے بجائے دھات صاف کرنے والے فن کی آمد تک زیادہ بڑھواڑ نہیں ہو سکتی تھی، جس نے لوہے کے اوزاروں کے ساتھ ساتھ اسٹیل کے اوزار بھی پیدا کئے (29)۔ لوہے کے تابنے کی نسبت ستا ہونے کی وجہ سے، لوہے کے اوزار کافی اور پتھر کے چاقوؤں کا مقابلہ ہوں گے۔ علاوہ ازیں لوہے کے ساتھ ساتھ دیگر دھاتوں (مثلاً Bone-arrowheads) کے اوزار بھی زیادہ آسانی سے بنائے جاسکتے تھے۔ یہی وجہ ہے کہ لوہے کا اثر آثار قدیمہ کے ریکارڈ میں فوراً ”ظاہر ہو گیا ہے۔“

ماہرین آثار قدیمہ لوہے کے استعمال کے آغاز کی تاریخ کو آہستہ آہستہ پیچھے

وہ حکیمت رہے ہیں۔ حالیہ شہادت کی بناء پر یہ بات قابل قبول ہے کہ بالائی وادی گنگا میں اس کی آمد 1000 قبل مسیح کے آس پاس Painted Grey Ware (PGW) کی شافت (1100-500 ق-م) کے قریب تر ہوئی (30)۔ آثار قدیمہ کی شہادت قطعی طور پر ادبی شہادت سے مطابقت نہیں رکھتی؛ لیکن عملی طور پر یہ بات یقینی ہے کہ PGW ایک آریائی دور کی نمائندگی کرتی ہے کیونکہ لوہا بعد کن وید کے نسخوں میں متذکر ہو چکا ہے۔

(31)

اپنے فوری اثر میں لوہا جنگلوں کی صفائی کے عمل کے تیز ہونے کا سبب معلوم ہوتا ہے، جس کا PGW کی بڑی تعداد اور حالیہ B+R آبادیوں کا سابقہ OCP اور B+R شافتتوں کے ساتھ ایک بہت لمبے دورانیہ سے موزانہ کرنے سے یقین کیا جاسکتا ہے (32)۔ گندم کے دوبارہ ظاہر ہونے، اور ننی والوں اور مسور (کی والوں) کی پیداوار کا سبب بننے والے حالات فصلوں کی فہرست میں شامل کر دیئے گئے ہیں۔ (33)

وادی گنگا کے زرعی حالات وادی سندھ کے حالات سے بہت مختلف تھے۔ یہاں پر سیالی اراضی اور پیشے محض حاشیائی اور کم تر اہمیت کے ہیں۔ مون سون کی افراط نے کسان کو اس تنگ غلاف سے نجات دلادی جس کو صرف سیالاب ہی گرد اور تری کی تازہ خوراکیں دیتا تھا۔ گنگا کے میدانوں میں پیداوار اس وقت بڑھ سکتی تھی کہ اگر کاشتکاری کے چند برس کے بعد کوئی کسان اپنے کھیت کو اس زمین سے بدل لیتا ہے جو کہ غیر کاشت شدہ زمین (جس کا جنگلات میں سے ہوئے ہونے کا دعویٰ ہو) میں سے نہیں ہو۔ ”جھوم“ کے طریقے کو مهاجروں کے چھوٹے چھوٹے دیہاتوں میں گروہوں کی شکل میں رہنے والوں کا اجتماعی عمل درکار تھا؛ اور یہ بات ”سامکھی“ جیسے قبائل کو تشكیل دینے کے لئے بنا دی طور پر کافی تھی، جو کہ غیر معمولی طور پر کسان تھے (34)۔ ممکنہ طور پر رگ وید کے آزاد کسان کے جواب میں، ”آزاد فرد کاشتکاروں“ سے ”جاںکاؤں“ میں تبدیل ہونے کے بعد اچانک ملاقات ہوتی ہے۔ (35)

جنگلات کی صفائی سے پیدا ہونے والے حالات نے اسی وقت ایک غیر کسانی زراعت کی تشكیل کی ضرورت پر زور دیا۔ نئے صاف کئے گئے میدان میں جو کہ جزوں

اور سخت مٹی (اب ہل استعمال کرنے والی صدیوں کو تلاش کرنا بھی مشکل ہے) سے بھرا ہوا تھا ایک بست بھاری ہل کی ضرورت پڑی ہو گی: بلکہ یہ اور بھی زیادہ بھاری ہو گا اگر یہ لو ہے کی تو کی جگہ پھر بردار تھا۔ یہ بات بعد کے ویدی اور برہمنی ادب کے ان احوالوں کو قابل فہم بنا دیتی ہے جن میں چھ، آٹھ یا گیارہ بیلیوں سے بھی ہل کھینچنا درج ہے (36)۔ ایسے ہل غلامانہ محنت کرنے والے مزدوروں کے ساتھ ساتھ مالکان کے کام کرنے کی طرف اشارہ کرتے ہیں۔ بلاشبہ کیتھے نے خیال ظاہر کیا ہے کہ اس عمد میں کسانوں کے لئے اپنے کھیت پر کام کرنا، مالک اراضی کے اپنے غلاموں کے ذریعہ کاشتکاری کروانے سے بدلتا جا رہا تھا (37)۔ اس خیال کی ”جا تکاؤں“ کی شہادت سے توثیق ہوتی ہے، جہاں پر ہم اکثر اپنے بڑے بڑے برہمن مالکان اراضی سے ملتے ہیں ”جو اپنے کھیتوں کو اپنے غلاموں یا اجرت پر لئے گئے مزدوروں سے جتوالا کرتے ہیں“: نیز ”موبیشوں کے تاجروں“ سے بھی ملتے ہیں جو بڑے بڑے ریوٹوں (تعداد 30000) کے ساتھ ساتھ بڑی تعداد میں غلاموں اور کرائے کے نوکروں (ایک تاجر کے قبضہ میں 1250 غلام ہوتے تھے) کی ملکیت بھی رکھتے ہیں (38)۔ یہ شہادت کو ملیہ کی ارتح شاستر پر ختم ہو جاتی ہے جس میں بظاہر بست سے ذاتی مالکان اراضی کے غلاموں اور کرائے پر لئے گئے محنت کشوں کے حوالہ جات ہیں (39) بلکہ یہی متن حکمران کی شخصی مقبوضہ ملکیت سے ہمیں زیادہ نمایاں طور پر متعارف کرواتا ہے، (یعنی) ”یتنا“ زمین، جس کا کچھ حصہ غلام، اجرت پر کام کرنے والے اور سزا یافتہ لوگوں سے سرکاری الہکاروں کی گنگانی میں کاشت کرایا جاتا ہے، اور کچھ حصہ بیانی پر کام کرنے والوں (اردھا سیتیک) اور دوسروں کو پہنچ پر دیا جاتا ہے۔ (40)

گنگا کے جنگلات آبادی کا ایک نیا عصر (پیدا کر) لائے جو کہ وادی سندھ میں بست اہم نہ رہا تھا۔ یعنی شکار کرنے والے لوگ۔ جب ابتدائی طور پر زرعی گروہ وادی گنگا میں داخل ہوئے تھے تو جنگل شکاری قبیلوں کے لئے قابل رسائی ہو گیا۔ تابنے اور بعد ازاں لو ہے سے آراستہ تھیاروں نے شکار کو مزید سل کر دیا ہو گا۔ PWG کے مقامات پر بعد کی تھوں میں نیزے کے لو ہے کی ایساں اور کھماڑے بڑی تعداد میں ملے

(41)- دوسری جانب زرعی آبادیوں کی بڑھتی ہوئی آبادی نے بازاروں کو جانوروں کی کھالیں اور دیگر جنگلی پیداوار یہاں تک کہ گوشت بھی فراہم کیا ہو گا (42)- اس کے بدلتے میں، شکاری اپنے جنگلات کی مقررہ مقدار غذا کو غذائی غلہ کے ساتھ بڑھا سکتے تھے۔ پس یہ قیاس کرنا ممکن ہے کہ تمام آباد شدہ طبقے اور خوراک جمع کرنے والی آبادی بڑھتی چلی گئی اور اس طرح ناگا، کولی، اور نیساوا قبائل پروان چڑھے ہوں گے (43)- وہ چوتھی صدی قبل مسح کے خاتمے تک بھی، چروانہوں کے ساتھ مل کر سات ہندوستانی ذاتوں میں سے تیسرا ذات قائم کرنے میں کافی اہم تھے، جو کہ میکھستینیز نے بیان کی ہے جبکہ کسان دوسری (ذات) پر مشتمل ہے۔ (44)

پسلے ہزار سالہ دور قبل مسح کے وسط تک، مشرقی جانب زراعت کی دخل یابی کے لمبے دورانے ایک مرکب سماجی ماحول تخلیق کر دیا تھا جس کی نشان دہی قبائل کے اندر تخلیق ہونے والے دیسی گروہوں سے ہوتی تھی، اور جو اراضی کی ملکیت رکھنے والے مالکان کے تحت کام کرنے والے غلاموں یا نیم غلامانہ مزدوروں کی آبادیوں کے ساتھ بکھری ہوتی تھیں، اس کے بر عکس شکاری گروہ اپنی نئی مگر رواں معاشی اہمیت سے لطف انداز ہوتے تھے۔ یہ بدلتے ہوئے سماجی اطوار غالباً مختلف العناصر نو عیت کے "عماجن" کے عمدے کی سیاسی ضرورتوں کی وضاحت کرتے تھے جو حکمرانوں کی طاقت کے ساتھ (جو کہ مضبوطی سے طاقت و راشرافیہ اور برائی پر ہویت کی بناؤت یعنی دعویٰ کے گھیرے میں تھی) پسلے سے ہی زمینوں کے بڑے بڑے نکشوں پر قابل تھے (45)- بادشاہ "کسانوں کو کھا جانے والا" مشہور تھا، اس وقت سے صرف کسان ہی تھا جو بادشاہ کو غلہ کی شکل میں لگان ادا کیا کرتا تھا، نہ کہ بڑے مالکان اراضی اور نہ ہی برصغیر۔ (46)

### کاشتکارانہ ذات کی تشکیل

وہ حالات جن کا پچھلے حصہ میں خاکہ کھینچ چکا ہوں، بالآخر ایک ایسے عمد کے ثابت ہو چکے ہیں جو یقیناً ایک لمبا دور تھا لیکن بالآخر سماجی و معاشی تعلقات کے بالکل

مختلف ڈھانچے کا سرکردہ دور بھی تھا۔ مجھے ایسا معلوم ہوتا ہے کہ 500 ق-م کے آس پاس سے تقریباً 500 برسوں تک کے لئے تبدیلی کے عمل میں ایک بہت بڑی تیزی تھی، جس نے کاشتکاروں کی پیداوار کو ہمہ گیر احوال بنا دیا اور یہک وقت ایک ذات پات میں تقسیم شدہ کاشتکاری کو تخلیق کیا۔

کسانوں کی کھیتی باڑی کو ہمہ گیر بنانے کے لئے ہم غالباً دو فیصلہ کن اہمیت کے عوامل تجویز کر سکتے ہیں، پہلا لوہے کا بڑھتا ہوا استعمال ہے۔ جیسے جیسے وقت گزرتا گیا دھات کا کافوں سے نکالنا مقدار میں بڑھتا گیا اور پھر نتیجہ خیز حد تک سنتے ہو جانے نے اس کے استعمال میں نوع پیدا کر دیا۔ کمیت نے کیفیت پر اثر ڈالا۔ اس وقت لوہے کے اوزار برداشت کسان کے لئے قابل حصول ہو گئے ہوں گے اور وہی نقطہ انقلاب ہو گا۔ ”لوہے کی چیز“ استعمال کرنے والے ہل کا پہلا محفوظ حوالہ بظاہر منوسرا (X-84) میں ہے، جس کی تاریخ کا آسانی سے تعین 200 ق-م کیا جا سکتا ہے۔ لیکن غالباً تھوڑا بعد میں کیا جانا چاہئے (47)۔ لیکن لوہے کے ”ہل کی چھالی“ ”نار درن بلیک پالینڈ ویز“ (NBP) کے پاس 500ء کے شروع میں پائی جا چکی ہے۔ لوہے کے اس وسیع استعمال سے کوئی بھی مسٹر گورڈن چائلڈ کے اس اور اسکی مشابہہ کا حوالہ دے سکتا ہے کہ سنتے لوہے نے زراعت کو جسموری بنا دیا۔ ”کوئی بھی کسان“ اب ایک لوہے کا کلمائڑا اپنے لئے نئی زمین صاف کرنے کو حاصل کر سکتا تھا اور لوہے کے ”ہل کی چھالی“ بھی حاصل کر سکتا تھا جس سے کہ پتھریلے میدان کو توڑا جاسکے۔ (49)

دوسرے عصر جس کو کاشتکارانہ زراعت کے پھیلاؤ میں حصہ لینا چاہئے وہ بڑھتی ہوئی فصلوں کی کثیر المقداری ہے۔ ”اٹھروید“ میں گنے کا تذکرہ ہے اور کپاس و نیل کا ”جاٹکا“ میں تذکرہ ہے (50)۔ حضرت مسیح کی پیدائش سے قبل ہندوستانی و یونانی ذرائع میں متذکرہ فصلوں کی ایک کافی لمبی فہرست تیار کی جاسکتی ہے (51)۔ چھٹی صدی قبل مسیح کے بعد شروع کے پیدا ہونے کے نتیجے میں ہونے والے شر کے بازاروں کی بڑھوڑا و راصل صنعتی فصلوں اور منڈی کے کاشتکارانہ ہونے میں توسعہ ہونے کی ترغیب دینے کی پابند تھی (52)۔ کاشتکاری کے نئے طریقے بھی تھے، خاص طور پر، چاول

کی متفقی جس سے کوسمبی نے ارتھ شاستر کے ایک پیرہ کی وضاحت کی ہے (53)۔ ان ترقیوں کے لئے بہت سخت اور تربیت یافہ محنت درکار تھی اور اسی طرح سے فصل و زمین دونوں کا ہی علم ہونے کی بناء پر کئے گئے خاص فیصلے بھی درکار تھے دور تک پھیلی ہوئی زراعت کو تاجرروں نے قابو کیا پس ان کو غیر موجود اور مقابلانہ امور میں غیر انعام یافتہ تخمینہ کرنے والا ہونا چاہئے، تب سے صرف کسانوں کی کھیتی باڑی ہی وہ صلاحیتیں رکھتی تھیں جس کی طلب ہوا کرتی تھی۔

ایک مرتبہ جب کاشتکارانہ زراعت کی عظیم تراہیت قائم ہو گئی تو زائد پیداوار کو اور زیادہ نکالنے کے لئے دباؤ نے اس کی توسعہ کو مضبوط کیا ہو گا۔ خواہ وہ نیکس کی شکل میں ہو خواہ لگان کی۔ جیسا کہ پہلے ہم دیکھے چکے ہیں، کسان بیباوی طور پر نیکس ادا کرنے والے تھے: پانچویں اور چوتھی صدی قبل مسیح کی سلطنتیں اور پھر آخر میں موریہ سلطنت نے غالباً نیکس روپیوں کے لئے زور لگانے کے لئے بہت زیادہ وقت استعمال کی، اور اسی لئے مزید کسانوں کی آباد کاری چاہی، میگھستینیز کے مطابق، کسان بادشاہ کو ”زمینی خراج“ کے ساتھ ساتھ فصل کا ایک چوتھائی (اور ایک دوسرے نفع کے مطابق تین چوتھائی) ادا کیا کرتے تھے (54)۔ کوٹلیہ نے بلاشبہ اس بات پر زور دیا ہے کہ شاہی علاقے میں آبادیاں شودر کر شکوں (شودر کاشتکاروں /کسانوں) اور دیگر کم تر طبقات کی ضرورت سے زیادہ تعداد پر مشتمل ہونی چاہئیں، کیونکہ وہ بیگار کرنے میں زیادہ اطاعت پذیر ہوتے ہیں (55)۔ حکمران کی Labour-tilled اراضیوں کی طرح سے، بڑے مالکان اراضی، معد اپنے مویشیوں اور مزدوروں کے جو ارتھ شاستر میں بھی نمیاں ہیں، نئے حالات میں آسانی سے زندہ نہ رہ سکتے تھے: جہاں کہیں بھی ملکیت مالک (سوامی) یا ”جاگیردار“ کو حاصل رہی، تو یہ بات اس کے لئے صاف طور پر زیادہ سل تھی کہ کر شکوں کو (یعنی کاشتکاروں کو) پٹہ پر دے دے بجائے اس کے کہ اپنے براہ راست انتظام میں رکھے (56)۔ یقیناً کچھ استثنائیں بھی رہی ہوں گی۔ موریہ عمد کے بعد بھی، ہم پتا خیلی (دوسری صدی ق۔م) میں اچانک ایک ایسے مالک اراضی سے ملتے ہیں جو پانچ مزدوروں کے ذریعہ کھیتی باڑی کی نگرانی کر رہا ہے۔ (57)

سماجی تبدیلی نے زراعت کے اس پھیلاؤ یا اس کے مقبول ہونے کا ساتھ دیا۔ قبائل ختم ہو گئے اور جاتیوں (ذائقوں) نے ان کی جگہ لے لی۔ گوتم بدھ کے وقت میں ہم جاتیوں کے بارے میں سننا شروع کرتے ہیں یعنی ”اعلیٰ اور اولیٰ“ دونوں ہی جاتیوں کے بارے میں لیکن قبیلہ اور جاتی میں بھی ابھی تک مخفی لاپرواہی سے فرق کیا جاتا تھا۔ گوتم بدھ کا ”سامائیہ“ جاتی سے تعلق بیان کیا جاتا ہے جہاں اس ذات کا مطلب یقیناً قبیلہ ہے (58)۔ Endogamy نے قبائلی تنظیم کی خاصیت بیان کی کہ یہ ایک ایسا نمونہ ہے جو کہ ”جاتیوں“ کی سخت مشکل میں منتقل ہونے والا تھا (59)۔ میگھستینیز کے سات ذائقوں کے بارے میں بیانات، جہاں کسان خود ہی ایک الگ ذات قائم کرتے ہیں، اس اصلی بے ترتیبی کا نتیجہ معلوم ہوتا ہے جو کہ ظاہری ورن کے نظام کے پہلو سے کسان اور پیشہ ورانہ ذائقوں کے ابھرنے سے پیدا ہوتی (60)۔ منو کا پیشہ ورانہ جاتیوں کو بطور امتزاجی ذائقوں کے ترتیب دینا جاتی نظام کے لازمی عناصر کی تشكیل کے دور کو کم تر حدود میں قائم کرتے ہوئے معلوم ہوتا ہے (61)۔ ایک بار جو پیشہ ورانہ ذاتی قائم ہو گئیں تو قبائل فطری طور پر ایک زیادہ بڑے سماجی نظام کے اندر endogamous نکزوں میں بکھر گئے (62)۔ کسانوں کی دیگر برتر عناصر سے اس علیحدگی کو، بعد کی مشور مثالوں سے مطابقت کی بناء پر نتیجہ تصور کیا جا سکتا ہے۔ باو گوجر، اصلی گوجر قبیلے میں سے گوجروں سے الگ ہوئے اور را گوندل اسی طرح گوندوں سے الگ ہوئے۔ ہر معاملہ میں برتر (لوگوں) نے کشتیریہ (راجپوت) درجہ سے ہونے کا دعویٰ کیا، جبکہ کسان شودر جاتی کی حالت تک دھکیل دیئے گئے۔

قبائلی نظام کی تخریب سے جو نتیجہ نکلا وہ کوئی واحد کسان ذات نہ تھی، بلکہ کسان جاتیوں کی ایک بڑی تعداد تھی۔ کچھ غالباً سادگی سے رہ گئے، جیسے کے بعد والے گوجر اور گوندل جو اصل قبائل کے نام ہیں (63)۔ اب کاشتکاری ماضی کا حصہ تھی۔ منواب بھی رسکی بیان دہراتا ہے کہ زراعت ”ویشیہ“ پیشوں میں سے ایک تھی، اگرچہ ان میں بھی سب سے کم ترین شمار کی گئی: اور کاشتکاری کرنے والا مزدور ”شودر“ تھا لیکن کوئی ملیہ کا ”شودر کرٹھک“ کا عمدہ مزید خاص طور پر کسانوں کے اصل درجہ کا بیان کرتا

ہے۔ ساتویں صدی عیسوی میں ہیون سانگ نے صاف طور پر کسانوں کو شودر شمار کیا ہے۔ (64)

”کسان ذات“ کی ضرورت ایک دوسری ترقی کا جزوی اظہار تھی جس کا نام ”کارگروں سے کسانوں کی کپی طرح حد بندی یعنی علیحدگی کرتے ہوئے محنت کی سماں تقسیم کی مزید بڑھواڑ ہے۔ ”یورپ میں دوسرے آہنی دور کا تذکرہ کرتے ہوئے گورڈن چائلڈ نے ”آثار قدیمه کے ریکارڈ“ میں ”نئے اوزاروں اور محنت بچانے والے آلات مثلاً قبضے میں جنے والے چٹے‘ shears، بڑی درانتی‘ گھماوں چکی“ کے اندرجہ کی اہمیت پر زور دیا ہے۔ ان چیزوں نے کئی نئے کل و قتی ماہروں مثلاً شیشہ ساز‘ potters کی بنیاد رکھی (65)۔ پہلی صدی عیسوی سے، ٹیکسلا میں کھدائی ہمیں ان نیکناں لو جیکل آلات (درانتی گھماوں- چکی) میں سے کچھ کے موجود ہونے کے مستند اشارے دیتی ہے جن کا چائلڈ نے ذکر کیا ہے (66)۔ نئے کل و قتی پیشوں نے کارگر طبقات کو کاشتکار طبقہ سے الگ کر دیا ہو گا۔ جاتکا ہمارا تعارف ایک ایسے کارگروں والے دیہاتوں سے کرتا ہے جو خاص طور پر ترکھانوں اور جولاہوں سے آباد تھا (67)۔ ان باتوں نے نئی پیشہ و رانہ جاتیوں کی بنیاد کو تشکیل دیا جو کہ منو کی ”مخلوط ذاتیں“ ہیں اور جس میں ترکھان، رتھ ساز اور وید یعنی ”طبیب“ بھی شامل ہیں (68)۔

آخر میں خوارک اکٹھا کرنے والی آبادی کی مخصوصی تھی جس میں کی (menial) ذاتوں کی پیدائش بھی شامل ہے۔ یہ بات کچھ اہمیت کی حامل ہے کہ تمام ابتدائی حوالوں میں با بعد کے اچھوتی لوگوں کے ابتداء زیادہ تر شکاری، ملکی گیری، جانوروں کی کھال پر کام کرنے والے اور بانسوں کے کام کرنے والے رہے ہیں (69)۔ بالفاظ دیگر ان کی اصل و نسل زیادہ تر خوارک اکٹھا کرنے والے عوام کے اندر رہی ہے۔ میرا خیال ہے کہ دریائے گنگا کی وادی کے لمبے دور کے عرصہ میں جنگل کی آبادی کا سائز کافی پھیل گیا۔ ایک خاص موقع پر یہ سائز غالباً مختلف اوقات میں مختلف آبادیوں کے اندر پہنچا، اور زراعت اور شکار کے پیشے کے مابین پہلو بہ پہلو زندگی گزارنا ختم ہو گیا۔ فصلوں کی پیداوار نے دیہاتیوں کے مچھلی یا جانوروں کے گوشت پر

انحصار کو کم کر دیا،<sup>(70)</sup> اور کپاس کے بڑھتے ہوئے استعمال نے جانوروں کی کھالوں کی ضرورت کو متاثر کیا۔ جنگل کے وہ علاقوں جو شکاریوں کو اپنی بقاء کے لئے رکھنے پڑتے تھے اب ختم ہونے والے تھے۔ ساکیوں اور کولیوں کے مابین تصادم بخوبی ترقی یافتہ ابتدائی زرعی آباد کاروں اور ان کے جنگلی مخالفین کے مابین تصادم کی جانب اشارہ کرتا ہے<sup>(71)</sup>۔ کسانوں کے مزید اراضی کے مطابق جنگل والوں کی جانب سے رکوٹ ڈالنے کی بناء پر کسانوں کے پاس اس بات کا معقول جواز تھا کہ جنگل کے لوگوں کی جانب ایک سخت جارحانہ کاروائی شروع کی جائے۔ جانوروں کا قتل کرنے والی "جاتیاں" بلاشبہ بدھ مت کے پیروکاروں کے حوالوں میں اتنی ہی ذیل سمجھی جاتی تھیں کہ جتنی اس وقت کے برہمنوں کی تصانیف میں تھیں<sup>(72)</sup>۔ منو نے ضابطہ تیار کیا جس میں ان کو ملکوم کر دیا گیا اور پھر ان کے ساتھ اسی طرح سے سلوک کیا جاتا اس طرح یہ "مخلوط جاتیوں" تک محدود کر دیئے گئے۔ مثلاً چندال اور سوپاچ، ان کو دیساں اور قصبوں سے باہر رکھا جاتا تھا اور ان کو صرف رذیل ترین کام کرنے ہوتے تھے<sup>(73)</sup>۔ یہیں سے اچھوت پن کا آغاز اور کمتر ذاتوں کی شروعات ہوتی ہے اور ایک جلاوطن دیسی پوتاریہ جماعت تشکیل پاتی ہے جو اس کے بعد سے ہندوستانی سماجی نظام کا ایک مخصوص چہرہ بن کر رہ گئی۔

پیدائش متع کے بعد کی پانچ سو برس ضرور ہندوستانی سماجی تاریخ کے سب سے زیادہ تشکیلی ادوار رہے ہوں گے۔ ان لوگوں نے ذات پات کے بنیادی نشیب و فراز متعین کئے ہوں گے۔ جس میں کاشتکاری حد درجہ ناقابل اختتام endogamous طبقات میں تقسیم رہی ہو گی۔ اور کاریگروں نیز کمتر مزدوروں سے قطعی طور پر الگ ہو چکی ہو گی۔ یہ سماجی ڈھانچہ خود بخود نہیں بن سکتا اس کی تعمیر کے لئے ایک بالکل نئے عقاید اور نظریات کے نظام کی جانب سے "نیزا"<sup>(74)</sup> اور ہدایت کی ضرورت ہے۔

یہ نیا نظام بدھ مت سے بہت زیادہ تعلق رکھتا ہے۔ کوسامی نے "برہمانہ امور میں جانوروں کی قربانی پر" نامی مضمون میں اپنے جملہ میں، "مویشی بڑھانے والے ویشیوں کی متروکہ پروہیت کے خلاف جنگ دیکھی<sup>(75)</sup>۔ اس سے بدھ مت کے سماجی تعلقات کا ایک بہت نگل حلقة میں آ جانا نظر آتا ہے۔ بہت زیادہ اضطراب سے، میں یہ کہنے کی

جرات کروں گا کہ بدھ مت کے دو بنیادی اصولوں، کہما اور اہنسا میں لیقین رکھنا، وسیع تر رواں سماجی دھاروں کے ساتھ بہت تعلق رکھتا ہے۔

گوتم بدھ ذات پات کے نظام کی خوبیاں بیان کرتا معلوم نہیں ہوتا، اور اشوک کے فرمان کی رواداری غیر معمولی ہیں کیونکہ ان میں ورن اور جاتی کی عائد کردہ ذمہ داریوں کے تمام حوالہ جات مفقوہ ہیں (75)۔ اور کہا نظریہ بھی، جس کی بدھ مت اور جمن میں بہت زور سے تبلیغ کرتے ہیں، ذات پات کے نام کی سب سے زیادہ منوثر توجیہ ثابت ہوا ہے۔ انفرادی روح کا بدھ متی نظریہ کچھ بھی ہو، بدھ متی روایات انفرادی پسلو سے پیدائش اور دوبارہ پیدائش کے چکر کو دیکھتی ہیں (76)۔ ایک بار جب یہ ”چکر“ تصور کر لیا گیا تو اس تصور نے سابقہ جنم کے اعمال کے صلے میں موجودہ غلی جاتی میں کسی کی حالت کو درست قرار دیا اور اگر کوئی اچھے طریقے سے اپنے فرائض سرانجام دیتا ہے تو اس سے اگلے جنم میں اعلیٰ مقام کا وعدہ کیا۔ منو کے عہد سے یہ ذات پات کے اصول کا ایک پائیدار حصہ ہے۔ (77)

اہنسا نے اپنے مختصر نفاذ میں، ”سرمایہ داروں، جاگیر داروں اور برہمنوں کی جانب سے اٹھنے والے حد سے کچھ تو ضرور حاصل کر لیا ہو گا جو بڑی جانور کی قربانیوں سے ہونے والی اپنی مذہبی رسومی طاقت ظاہر کرتے تھے۔ لیکن جانوروں کے قتل عام کے خلاف اتنا زیادہ تعصب، کاشتکاروں کی جنگل کے شکاری قبائل کی جانب سے نفرت سے مافذ نظر آتا ہے۔ اشوک کے فرمانوں میں واضح طور پر شکار اور ماتھی گیری کی ممانعت شامل ہے (78)۔ یہ چیز بدھ مت کے حوالہ جات میں شکاری لوگوں کی جارحانہ کارروائی کی بھی وضاحت کرتی ہے۔ پس اہنسا طبقوں کی مخلوکی اور جلاوطنی کو درست قرار دیتی ہے یہی بات اچھوتوں پن کی بنیاد ہے۔ لیکن ”چکر“ چھتا گیا، جب اہنسا کے اصول کو برہمن ازم نے قبول کر لیا تو کسانوں کا پیشہ بھی ایک گناہ آلوہ اور کمتر مقرر کر دیا گیا، پس کیا اسی وجہ سے ہل نے اپنے لوہے کے مقام سے زمین اور اس کے اندر رہنے والی مخلوقات کو زخمی نہیں کیا؟ (79) یہ نظریہ بعد کے بدھ مت میں بھی شامل ہو گیا۔ (80)

نئی سماجی صورت حال نے، اپنے چکر میں، مذہبی دنیا کو بھی متاثر کیا۔ جب قبائلی

مجلس اپنے مقامی رواجات اور خرافات کے ساتھ پاش پاش ہو گئی اور کسان کسی جاتی کارکن ہوتے ہوئے ایک "عام معاشرہ" کا رکن بن گیا تو وہ ایک عام مذہب کی ضرورت میں مساوی کھڑا ہو گیا۔ اس کے لئے بہمنوں کی مذہبی رسومات اور بدھ مت کی منظوم سانکھیا میں کوئی شق نہ تھی۔ لیکن بدھ مت نے پہلی صدی عیسوی میں بد صتو کے تصور کو ترقی دی ہے، ایک ایسی طاقت جس کی شان سے ہر کوئی عبادت کے براہ راست طریقوں سے مستفید ہو سکتا تھا (81)۔ تقریباً اس کے ساتھ ہی اگرچہ ذرا دیر بعد نہ ہو تو، اپنے بھگتی تصور کے ساتھ الوہیت اور پرستار کے مابین ذاتی تعلق رکھنے والے و شتو ازام کی ضرورت محسوس ہوئی (82)۔ "کرشن" نام کی اوبی اہمیت اور اس کے بچپن کے قصے عظیم مذہبی رسوم میں دیہاتی عناصر کا صاف طور پر اعلان کرتے ہیں (83)۔ یہ ایک طرح سے کسان کے ہندو مت کا آغاز تھا۔

### جنوبی ہند

جنوبی ہند ایک الگ بیان کا حقدار ہے کیونکہ موریاہ فتوحات (تیسرا صدی مسح) تک وہ ابتدائی سماجی ارتقاء میں ایک الگ راستہ اختیار کرتا ہے جنوب میں مل ایک مقامی Neolithic ثقافت کے ساتھ دوسرے ہزار سالہ ق-م میں ظاہر ہو گیا (84)۔ وہاں اگنے والی فصلیں رائی باجرہ (دو قسمیں)، "گندم"، "گھوڑے کا چنا اور ہرا چنا تھیں۔ چاول اور باجرہ لوہے کی آمد یعنی 1000 ق-م کے بعد سے کاشت ہونا شروع ہو گئے تھے۔ اس قسم کی زراعت Neolithic عمد کے آخر سے کاشتکاری کی موجودگی کی جانب اشارہ کرتی ہے۔ بہت بڑے بڑے موشی بائزوں کے آثارات کی بناء پر ایک وسیع مقلد پروہتی علاقے کا بھی تصور کیا جاتا ہے (85)۔ کرناٹک کے سطح مرتفع پر موجود تمام قبل از موریاہی مقلمات سے یہ خیال پیدا ہوتا ہے کہ زراعت خلک ترخطہ تک محدود تھی۔ یہیں پر جنوب میں پائے جانے والے اشوک کے گیارہ علیٰ سمجھاتے بھی قبائل توجہ ہیں (86)۔ بظاہر مشرقی ساحلی میدان جو اشوک کے کندہ علیٰ فرامین نمبر 2 و نمبر 13 کے مطابق آندھروں، "چولا ہوں" اور پانڈو یوں کے میدان ہیں، ابھی تک محض جزو ا" صاف کئے گئے

تھے۔ یہی وقت تھا کہ جب شمالی ثقافت موریائی اسلحہ کے ساتھ آن پچھی۔ شمال میں فی الحقیقت کیا ہوتا رہا تھا، یہ سب سمجھنے کے لئے اس (شمالی ثقافت) کے جنوب میں آنے والے اثرات بھی اہم ہیں۔ قانونی مفکرین کا ”چار ورنوں“ کا نظام جنوب میں پروان چڑھنے میں ناکام رہا تھا (87)۔ کسانوں کو شودر طبقہ شمار کیا جاتا تھا نہ کو ولیش، جو کہ ہندوستان میں عموماً حالیہ درجہ کی اہم index ہے۔ جنگجوؤں اور تاجریوں کو الگ نہیں کیا جا سکتا تھا اور وہ مختلف ذاتوں میں شمار ہوتے تھے اور غالباً یہ تصور کیا جاتا ہے کہ سماجی تفریق جنوبی ہند میں ابھی تک بہت اونچی سطح تک نہ پہنچی تھی۔ مگر ”جاتیاں“ ہندوستان میں بہ نسبت کمیں اور کے جنوب میں غالباً پورے کے پورے قبائل کی تبدیلی کی وجہ سے زیادہ مضبوطی سے قائم ہو چکی تھیں۔ اس تغیری میں برہمنوں نے بظاہر فیصلہ کن کردار ادا کیا تھا جیسے کہ نئے نظام کے بڑے پادری کرتے ہیں (88)۔ اس طرح سے کمتر ذاتوں اور کسان ذات (ولادور یا ویلادر) کے مابین سخت سماجی تقسیم کی گئی تھی۔ دونوں طبقوں کے مابین مذہبی تفریق پانچھیں یا چھٹی صدی عیسوی کے بعد کے کلاسیکی (تامل) ادب میں بتائی گئی ہیں۔ (89)

دوسرے اور تیسرا ورنوں کی غیر موجودگی سے لازمی طور پر یہ مراد نہیں کہ یہ تفریق بعد میں زیادہ تیزی سے نہیں بڑھی۔ اس کے زیادہ زور سے دعوے کرنے کے باوجود، یہ بات کسی مفروضہ کے طور پر بھی تسلیم کرنا مشکل ہے کہ یہیں کمیں پر کسانوں اور برہمنوں کے مابین ”اتحاد“ بھی تھا اور یہ کہ اس اتحاد نے ”جنوبی ہند کے مقامی معاشروں میں بنیادی پتھر“ کا کام دیا۔ (90)

### پہلا ہزار سالہ دور: دیسی معاشرہ اور جاگیرداری

کوسامی اس پورے عد کے معاشری اور ثقافتی عمل کی ایک غمناک تصویر پیش کرتا ہے اور اس کو ”دیسات کی مکمل فتح“ بعد اس کے دور رس جان کش اثرات بجائے کسی دیگر یلغار کے“ سے منسوب کرتا ہے (91)۔ اس کا خیال تھا کہ زرعی پیداوار حقیقت میں انحطاط پذیر تھی (92)۔ جنوبی ہند میں اس ہی ہزار سالہ دور کے لئے برٹش اشائی زرگ

میکنالوگی کو بطور دائمی عضروالے "دینی معاشرے" کے تصور کو لازمی شرط پیش کرتا ہے۔ (93)

بھر حال، عدم تبدیلی کو کسی ایسے ثبوت کی حمایت حاصل نہ ہے جسے ہم زرعی میکنالوگی کے طور پر آٹھا کر سکیں۔ فضلوں میں اضافے جاری تھے۔ باجرہ، نسل، جو کو ملیہ کی ارتھ شاستر جلد دوم صفحہ 24 میں شامل نہ ہے، شمال میں باجرہ، جوار (سورگم ولگار) کے ساتھ مل کر ایک اہم فصل بن گئی۔ جسکی آخر عیسوی سال کے شروع ہونے کے بعد نظر آتی ہے (94)۔ ان دونوں (باجرہ اور نسل) نے مل کر "غزیف" فصل سازی کو شمال مغرب کے خلک حصہ میں بہت تقویت دی۔ کپاس کی عمدہ اقسام ململ میا کرنے کے لئے ترقی پا چکی تھیں جنہوں نے دنیائے روم کے بازاروں میں ایک اہم عیش و عشرت کی حیثیت حاصل کر لی (95)۔ کوسامی نے خود اس بات کی جانب اشارہ کیا ہے کہ مشرق یا مغربی سواحل پر ناریل کی شادت، پہلی صدی قبل یا بعد از مسیح میں سامنے آئی ہے۔ (96)

سوراشر میں سدرن جھیل جس کی موریاں سے گپتوں تک کی تاریخ پر epigraphic شہادت سے روشنی ڈالی گئی ہے، میکنی اور پشتہ والی (بندیناکر کی جانے والی) زراعت کی تحریر شدہ تاریخ کے آغاز کی نشاندہی کرتی ہے (97)۔ جنوب میں زرعی تینکیوں کی تعمیر چولہ عمد میں بہتر طریقے سے ہوتی نظر آتی ہے (98)۔ وسطی ہند میں راجہ بھووج (گیارہویں صدی) کے بہت بڑے تالاب کا کوسامی کے اپنے صفحات میں بھی حوالہ ملتا ہے (99)۔ پورے جزیرہ نما ہند میں پشتوں سے بنائی گئی میکنیاں زمین میں ہر سوlut آمیز تمحوں کے لئے استعمال ہو چکی ہیں اور ان کی تعمیر نے، جیسی کہ وہ ہوئی ہے، کاشتکاری کو بہت زیادہ وسیع کر دیا ہوا اور فضلوں کو ترقی دی ہو گی۔ (100) مسلسل محوری گردش کی حرکت کے لئے مویشیوں کی طاقت کا استعمال بھی اسی دور سے متعلق معلوم پڑے گا۔ یہ چینی یا بھیرہ روم کی تہذیبوں میں دوسری صدی ق۔م سے پہلے کا نہیں ہے (101)۔ ہندوستان میں دستی گھماوں چکی اور پھر توڑنے والے کارخانے کا پہلا ثبوت بھی تقریباً پہلی صدی عیسوی کے لگ بھگ تیکلا سے آیا ہے۔

(102)- اس لئے یہ بات تقریباً یقینی ہے کہ چپے drawbar کو گھمانے کے لئے مویشی کا استعمال بعد کی صدیوں سے متعلق ہے۔ ایک بار جو (کسی شے کا استعمال) ممکن معلوم ہوا گیا، اس کا اطلاق بروحتا جا سکتا تھا: وابنے گاہنے کے لئے (103) تل نکلنے کے لئے (104) اور چینی کی دونوں اقسام کے کارخانوں میں توڑنے کے لئے یعنی ہاؤن دستے اور چوبی نیلیں (105)- ان تمام کارروائیوں میں مویشیوں کی طاقت نے انسانی طاقت کی جگہ لے لی ہو گی جو (انسانی طاقت) غالباً اب تک غلاموں یا نیم غلامانہ مزدوروں کی ہوتی ہو گی۔

تب مسح کے ایک ہزار سال بعد تک زراعت مستحکم نہ رہی تھی: اور اس کے لبے وقفہ میں پیداوار غالباً کافی بڑھ گئی تھی: بہر حال کوئی بھی بہتری دیکھی پیداوار میں سختی کرنے کی نوعیت کی نہ تھی۔ اس کے مقابلے میں، جیسا کہ ہم دیکھے چکے ہیں، کچھ لوگ زائد از ضرورت غلام محنت کشوں کی اصلاحات کی جانب مائل ہوئے۔

سماجی تعلقات کے معنوں میں، اس دور نے بے زمین مزدور اور کاشتکاروں کے مابین بڑی تنقیم کے عمل کی تکمیل کو دیکھا۔ میں اور کہیں یہ دلیل بے چکا ہوں کہ کھیتوں میں محنت کی ضرورت میں بڑے موہی نشیب و فراز نے قابل حصول محنت کی فراہمی کے مستقل تحفظ کا مطالبہ کیا (106)- نظریاتی طور پر، یہ بات ساواہ آزاد منڈی کی طاقتلوں سے عمل میں آسکتی ہو گی۔ لیکن انسوں نے کسانوں کی پیداوار میں قیمت کے اضافے کے حصہ کو زیادہ کر دیا ہو گا اور اتنا ہی محتاج کے سائز کو کم کر دیا ہو گا۔ اب مخصوص اتحاصل زدہ پرولتاریہ کی موجودگی تقریباً دیسی معاشرے کے کسان اور اس ہی طرح اس سے برتر تمام طبقوں کے لئے بہت فائدہ مند تھی۔ ہندوستان میں پرولتاریہ طبقہ زیادہ تر جنگل کے عوام اور خوارک جمع کرنے والے لوگوں سے نکلا تھا جو کہ پہلے ہی قبل مسح سے پانچ صدیوں کے دوران جلاوطن جاتیوں کی شکل اختیار کر چکے تھے۔

کوئی یہ توقع کر سکتا ہے کہ ایک بار جو ان پنجلی جاتیوں نے خود کو آباد شدہ زرعی زندگی کے لئے جگہ فراہم کر دی تھی تو انسوں نے نظام مراتب میں اٹھنے اور خود کے کسانوں میں تبدیل کرنے کے لئے "سنکریتیت" کی کوئی شکل اجاگر کی ہو گی۔

درحقیقت یہ جاؤں کے ساتھ وقوع پذیر ہوتا نظر آتا ہے جس کی تاریخ کا ہم، اگرچہ ایک بڑے وقفہ بعد، ساتویں صدی سے مطالعہ کر سکتے ہیں (107)۔ لیکن ایسے واقعات استثنائی واقعات تھے۔ ویویکانند بتاتا ہے کہ ان دو عمدوں کے مابین جو اس نے 200 سے 600 عیسوی اور 600 سے 1200ء تک تقسیم کئے ہیں۔ اچھوتوں کی تعداد اپنے (اچھوتوں پر کے) درجہ میں نبی ذاتوں کے اضافہ کی وجہ سے بڑھتی چلی گئی (108)۔ دیہات سے نکالے ہوئے اور زمین کی ملکیت کے حصول سے روکے ہوئے یہ اچھوتوں کبھی کسان نہیں بن سکتے تھے، پس اسی لئے وہ مخصوص مکتر پیشے اختیار کرنے پر مجبور کئے گئے تھے جن پیشوں نے ان کو جلاوطنی کے ایام میں زندہ رکھا تاکہ جب کبھی کھیتوں میں کام کے لئے ضرورت پڑے تو وہ مل جایا کریں۔ کسان خود بہت احتصال شدہ ہونے کے باوجود بھی کم تر مزدوروں کے خلاف سخت گیر مظالم میں شامل ہو گئے۔ یقیناً یہ بات ہندوستانی سماجی تاریخ کے مملک حادثات میں سے ایک ہے۔

کسانوں میں بذات خود ایک قابل ذکر تفریق کی معاشرتی طبقہ بندی تھی: ان میں ایک بڑی تعداد ان کی تھی جو دوسروں کے دیہاتوں میں محض بیانی کرنے والے تھے۔ اگر منو یہ کہتا ہے کہ کھیت اس کی ملکیت ہوتے ہیں جو سب سے پہلے جھاڑیاں صاف کر دیتا ہے (109)۔ تو غالباً وہ ان کسان کاشتکاروں کے بارے میں سوچتا ہے جن کے پاس اپنے کھیتوں کا قبضہ ہوتا ہے لیکن ہر کہیں وہ یہ کہتا ہے کہ ”کھیت کے مالک“ کے دعویٰ جات، حقیقی کسان (نیچ کا مالک) پر برتری رکھتے ہیں، (110) اور متاخرالذکر صرف ایک بیانی والا ہو سکتا ہے۔ ”بجاوا کیہ اس بات کی تشریح یوں کرتا ہے کہ وہ (منو) یہ کہتا ہے کہ کھیت کا مالک (شیئر سوائی) اس بات کا حقدار ہے کہ اپنی مرضی کے مزارع کو یہ کھیت پرداز کر دے۔ (111)

چوتھی صدی کے کتبوں میں پہلے پر زمین دینے کی مرضی، عطیہ دینے والے پر ذمہ داری کی طرح پورے طور پر عائد ہوتی ہے۔ ”زمین کاشت (بذات خود) کریں یا اس کو (کسی اور سے) کاشت کروائیں“ (112)۔ ہیون سانگ (ساتویں صدی) یہ بتاتا ہے کہ عموماً بدھ مت کی خانقاہیں بھی اپنی اراضیاں بیانی کرنے والوں کو پہلے پر دے دیا کرتی

تحیں (جس میں ان کو) بعض اوقات نیل بھی دے دیئے گئے تھے مگر مزید کچھ بھی نہ دیا جاتا۔ تمراپتی کے مقام پر اس نے یہ دیکھا کہ پیداوار کا ایک تھائی مزارع پیش کیا کرتا تھا۔ یہ محض چند حریص خالقاہیں تھیں جو کہ پیداوار کو تقسیم نہ کرتی تھیں بلکہ پروہت خود ہی ملازمین کو خواہ مرد ہو یا عورت کام سپرد کیا کرتے تھے اور دیکھا کرتے تھے کہ کھیتی نہیں طرح سے ہو رہی ہے۔ لیکن اس بات نے پروہتوں کو جبرا" کرایہ پر ملازم حاصل کرنے پر مجبور کر دیا۔ (113)

کسانوں کے کچھ گروہ مختلف مجبوریوں کے تحت بھی غلام تھے۔ اس موضوع پر بہت کچھ لکھا جا سکتا ہے لیکن بدقتی سے ثبوت مشتبہ اور منتشر ہے۔ فابیان (پانچویں صدی) کہتا ہے کہ بدھ مت کی خالقاہیں اراضی کاشتکاروں اور مویشیوں کے ساتھ ساتھ 'بادشاہ' بزرگ اور lay بدھ میتی لوگ مہیا کیا کرتے تھے (114)۔ یہ بات عملی طور پر اس کسان کے زرعی غلامانہ درجہ کی جانب اشارہ کرتی ہے جس کو اراضی عظیمہ کی جاتی تھی۔ دوسری شہادت صرف کسانوں کی حرکات پر مجبوری کام کرنے کو بیان کرتی ہے۔ آر۔ ایس۔ شربا دوبارہ تیسرا صدی میں جنوبی ہند اور اڑیسہ و گجرات میں چھٹی صدی (115) میں غیر معاشری جبری کام کی ephigraphic شہادت پیش کرتا ہے۔ بعد کی صدیوں کے لئے پیش کی جانے والی شہادت غیر پاسدار ہوتی ہے (116)۔ "وستی" یا جبری محنت کی صورت میں بھی غلامی کی ایک قسم ظاہر ہے جو کہ ہندوستان میں تقریباً ہر جگہ موجود تھی۔ بہر حال باقاعدہ زرعی کاموں میں اس کا استعمال محدود ہوتا ہے۔ (117)

بیانی پر کام کرنے والے اور مکنہ زرعی غلاموں کے بر عکس، کسانوں کے مابین ایک ایسے اوپنچے طبقہ کی موجودگی کی شہادت موجود ہے جو کہ باقیوں پر حکمران تھا۔ منو کی تحریر میں ایک ایسا کسان (شیتریہ کیا) بھی ہے جو مزدوروں (بھریتیہ) (118) یا اجرتی ملازم کے طور پر نظر آتا ہے۔ ملنداپانو (پہلی صدی ق-م سے پانچوی صدی عیسوی کے مابین مرتب کی گئی کتاب) ہمیں ایک ایسے کسان (کسانو) کے بارے میں بتاتی ہے جو کہ اپنے کھیت میں اپنی کامیاب محنت کی بناء پر بہت سے آئے کامیک بزرگیا ہے اور Lord of whomsoever غریب اور ضرورت مند ہیں" (119)۔ تب ہو

کما سوترا میں (چوتھی صدی) ”ایک کسان کا جوان بیٹا“ بھی نظر آتا ہے : دیہات کے نمبردار (گرائدھپتی) اور سرکاری (آئوکتا) کی طرح اس نے عورتوں تک اس وقت جبکہ انہوں نے جبڑی مشقت (وستی کرم) پیش کی رسائی حاصل کی۔ اپنے کھیت (شیتر کرم) میں اس طرح کام کرتا ہے جس طرح اپنے گھر میں کرتا ہے، یا ان سے کپاس اور دیگر ریشہ دار مواد لے جاتا ہے، اور اس کے عوض ان کے لئے سوت وغیرہ لاتا ہے (120)۔ یہ (قصہ) ایک ایسی نادر تصور ہے کہ جس سے ہم قدیم ہندوستانی دیہاتوں میں ایک کسان کے ہاتھوں دوسرے کسان کے ذیلی احصال کے حقائق سے آگاہ ہوتے ہیں۔

کسان معاشرہ کی طبقہ بندی کی یہ حالت ہندوستانی معاشرے کی اصل نوعیت کے بارے میں سوالات اٹھاتی ہے جس کو (دیہی معاشرتی نظام کو) مارکس اور مین دونوں نے زمین کی مشترکہ ملکیت پر بنی تصور کر لیا ہے (121)۔ بلاشبہ یہ ممکن ہے کہ اراضی کی بہتات کی صورت میں، ذاتی جانبیاد خصوص کھیتوں کے قابل فروخت انفرادی حق کی شکل میں ضرور پیدا نہ ہوئے ہوں گے اور، جیسا کہ ابتدائی چولہ عمد (نویں و دسویں صدی) میں غیربرہمنی دیہاتوں کے ساتھ نظر آتا ہے، بہت سی اراضی ضرور معاشرہ کے پاس رہی ہو گی (122)۔ یہ بات معاشرتی طبقہ بندی کی جانب اشارہ نہیں کرتی۔ کئی کسانوں کے پاس بیچ، بیانج کا ذخیرہ، مویشی، غلام بھی ہوں گے اور دیگر ان سے محروم ہوں گے۔ یہ اول الذکر ہوں گے جو حکمران ہوں گے۔

قدیم ترین قابل تلاش دیکی معاشروں کے ننانوں میں یہ بات جبرا” ہمارے ملک میں لائی گئی ہے کہ صرف بالائی طبقہ معاشرے میں قدرتی طور پر وجود رکھتا ہے۔ ملندیاپانو کے غیر اہم پیرہ گراف میں ناگا میں نے مینڈزار بادشاہ کو پہلیا کہ الفاظ اکثر اوقات ان باتوں کا اظہار نہیں کرتے جو کچھ ان سے ظاہرا” مراد ہوتی ہے۔ اور وہ لفظ ”دیہاتیوں“ (گامیکا) کی تمثیل بیان کرتا ہے :

”فرض کرو، اے بادشاہ، کسی گاؤں میں گاؤں کے مالک (گاما سمیکو) نے ڈھنڈو رچی کو حکم دے کر کہا، ”جاو ڈھنڈو رچی! تمام

دیہاتیوں (گامیکا) کو فوراً "میرے سامنے آٹھا کرو"..... اے بادشاہ!  
 اب جب مانک تمام گھر انوں کے سربراہوں (کو تیپریش) کو جمع  
 کر رہا ہے، لیکن یہ وہ نہیں ہیں جو کہ اس کے حکم کی تابع داری  
 میں جمع ہو رہے ہیں: یہ گھر انوں کے سربراہ ہیں، بہت سے ایسے  
 ہیں جو نہیں آتے: مرد اور عورت، کینیزیں اور غلام، اجرت پر کام  
 کرنے والے، ملازم، کسان (گامیکا)، بیمار لوگ، بیل، سانڈھ،  
 بکریاں، بھیڑیں اور کئے۔۔۔ بلکہ وہ سب شمار نہیں کئے جاتے۔"

(123)

پس یہ صاحب روزگار دیہاتی ہو کہ دیہات کے معاملات پر نمبردار کے بلاوے پر  
 اس سے گفتگو کرنے کے لئے جمع ہوئے ہیں۔ التیکر کہتا ہے کہ وہ لوگ جو جمع  
 ہوئے، جس کو وہ ابتدائی دیسی مجلس کا طریقہ بیان کرتا ہے، وہ اترپردیش (U.P.) میں  
 مہاتما، مہاراشٹر میں مہاتما، کرناٹک میں مہاجن اور تامل علاقہ میں پیرومکل کملاتے تھے،  
 سب سے مراد ایک ہی چیز ہے (یعنی) دیہات کے سرکردہ لوگ (124)۔ معاشرے کی  
 خاصیت ابھی تک برہمنوں کے دیہاتوں میں بہت اہم تھی جہاں پر تمام طاقت غیر کسان  
 مالکان اراضی کے ہاتھ میں تھی۔ (125)

بدقتی سے اس سخت سوال کا مخصوص طرز میں جواب دینے کے لئے بہت حیر  
 دلیل موجود ہے: کسی ضرورت کے تحت بالائی طبقہ نے ہم آہنگی کا مظاہرہ کیا اور کسی  
 ادارہ کی طرح گاؤں کو اپنے قابو میں کر کے چلایا؟ جواب کا ایک حصہ تو گاؤں کی معاشی  
 خود محتراری ہے جس کے لوبے لگے ہل کے استعمال کی بناء پر سب سے بالاتر ہو کر ایک  
 بار زراعت کو ترقی دے کر "جمهوری" کر دیا تھا۔ کوسامی نے موریاً عمد کے بعد کے  
 دیہاتوں کو حکمرانوں کے لئے بہتر منافع دینے والی قسم کے طور پر بیان کیا ہے جبکہ پیداوار  
 کے تسلیل کو برقرار رکھنے کے لئے کم سے کم ضرورت میں خود کافی، جیسا کہ مارکس  
 نے ایشیائی نظام میں دیہاتوں کی حالت کو تصور کیا تھا۔ کوسامی کا خیال ہے کہ پہلے یہ  
 حالات شمالی ہند ترقی پا گئے بعد ازاں دکن میں (126)۔ کارگروں کو کسانوں کی ضروریات

معلوم کرنے کے لئے انہج میں حصہ داری اور زراعت کے لئے چھوٹے قطعات کی الائمنٹ پر گزارہ کر کے دیہاتوں میں آباد ہونا پڑتا تھا۔ کجھات کی شہادت پانچویں صدی میں شمال ہند میں نزکتوں کے قطعات (اراضی) کی توثیق کرتی ہے۔ اور لیکھا پڑھاتی پانچ کارگروں (پنچا کاروکا) کے بارے میں بتاتا ہے (128)۔ ترکھان، 'لوبار' potter، حام اور دھوپی جو کسانوں سے انہج لینے کے حقدار تھے، یہ ساری (شہادت) کارگروں کے دیہات کے ساتھ ملے شدہ اتحاد کا واضح ثبوت ہے کہ ایک طرح سے دیہات کے بطور الگ مگر اجتماعی جگہ ہونے کی جانب پائیدار اشارہ ملتا ہے۔

گاؤں کے اندر کاشتکاروں اور کارگروں کے مابین تعلق داری زیادہ تر روان پر ہو گی جبکہ حقیق الائمنٹ اراضی اور مسائل کے طے کئے جانے نے ایک صاحب اختیار غصہ کا مطالبہ کیا۔ پس قصبوں یا دیہاتوں کی حدود کے اندر کم تر ذاتوں کے جھونپڑوں کا اہم معاملہ بھی مخصوص ماتحتی میں رکھا جاتا تھا۔ دیہات کے گرد فالتو اراضی کا مزید استعمال اور غیر رہائشی کاشتکاروں کے داخلہ کی شرائط بھی کسی اخترائی سے طے کروانا تھا۔ بالفاظ دیگر کوئی بھی معاشی ادارہ سماجی اوارہ بھی ہوا کرتا تھا اور دیہات کے بڑے لوگوں نے اس کے بڑکپن کے نام پر اختیار استعمال کرتے ہوئی اپنی آمدی بڑھائی اور سماجی نظام چلاتے ہوئے اپنا تسلط قائم رکھا۔

سلط کے فوائد زیادہ تر مالیاتی نظام سے سامنے آئے۔ منافع کا ایک بڑا حصہ نیکسوں کی اوایلگی میں گاؤں سے اپنے قبضہ میں لے لیا جاتا تھا۔ انفرادی دیہاتیوں پر اس بوجھ کو تقسیم کرنے کے اختیار نے صاحب اختیار طبقہ کو ایک بہت بڑا فائدہ پہنچایا (129)۔ گاؤں میں "طاقوتر" نے "کمزور" پر بوجھ منتقل کرنا سیکھ لیا جیسا کہ یہ ابتدائی چودھویں صدی میں کیا جاتا ہوا گا (130)۔ کسانوں میں اس زرعی تفریق کو بعض ماہرین پانچویں صدی کے کجھات میں پہلے سے موجود اور نگ اور اپاریکار کے مابین فرق کی صورت میں دیکھا ہے (131)۔ یہ بھی ہو سکتا ہے کہ یہ بالآخر اس کا نیکس جمع کرنے کے امور تھے جنہوں نے دیی معاشرے کو فوراً اپنے سب سے پائیدار اور چند سری حکومت کا عنصر دیا۔

ہم یہاں طبقہ بند کسانوں کو اور دیسی معاشرے کے متعلق ہمارے اس قیاس کو جو کہ اس دباؤ کو محسوس کرنے کے لئے ہے جس کے لئے محصول سازی نے تمام کسانوں کو حکوم بنالیا تھا، چھوڑ دیتے ہیں۔ نصابی کتب اور دوسری کسی جگہ پر اکثر پیش کئے گئے اس تصور میں کہ یہ مقدار عمومی طور پر کل پیداوار کا ایک چھنائی (6/1) ہوا کرتی تھی، بہت کم صداقت ہے (132)۔ یہ سرتیوں میں ”بالی“ کے لئے زیادہ سے زیادہ مقدار میں بیان کی گئی ہے (133) لیکن ارتھ شاستر میں ”بالی“ اور ”سد بھاگ“ (1/6) الگ نیکس ہیں (134)۔ اشوک کارمندی پلار کتبہ دوہرے محصول کی موجودگی کی توثیق کرتا ہے۔ وہ مقدس دینات کے لئے ”بالی“ معاف کر دیتا ہے اور دوسرا محصول کم لاغت میں عائد رکھتا ہے جو اٹھ بھاگ (1/8) ہے۔ یونانی ذرائع میکھستینیز کے حوالے سے یہ دو اور نیکسوں کے بارے میں بتاتے ہیں، ایک کرایہ داری یا اراضی کا خراج اور ایک پیداوار کا 1/4 کا اراضی نیکس (135)۔ روردمن کے گرناٹ کتبہ (150 عیسوی) (136) میں دو نیکس بتائے گئے ہیں جس میں نیکسوں کی ایک بڑھتی ہوئی مقدار ہے۔

یہ حقیقت کہ ”سد بھاگ“ (”دھرم سد بھاگ“ بھی) ان نیکسوں کے مابین عائد نظر آتے ہیں اس نظریہ کا یہ مشکل جواز پیش کرتی ہے کہ زرعی نیکس گپت عمد میں بہ نسبت موریہ لایام کے کم تر لاغت میں تھا (137)۔ بلاشبہ ”بھاگ بھوگ“ کی اصطلاح دو محصولات کی نمائندگی کرنے کے لئے استعمال کی جاتی رہی ہے، پرانا سد بھاگ اور ایک اضافی خراج (بھوگ) (138)۔ آر۔ ایس۔ شربا اپنا یہ تاثر دیتا ہے کہ بعد کے کجھات میں نیکسوں کی بڑھتی ہوئی تعداد کسانوں پر مالیاتی بوجھ میں حقیقی اضافہ کی جانب اشارہ کرتی ہے (139)۔ واراہ میہدا (چھٹی صدی) کی جانب منسوب کیا گیا ایک پیرہ گراف ان اجزے دیساتوں پر نظر ڈالتا ہے کہ جو بھوگپتی یعنی نیکس کلکٹر کے آپریشن کرنے پر کسانوں نے خالی کر دیئے۔ (140)

جب نیکس کی جبری وصولی کا عمل کسانوں کے لئے ایک فوری خطرہ تھا تو اس کی تقسیم کے طریقے نے بھی اس کو لمبے عرصے تک متاثر کئے رکھا۔ اپنے دو بنیادی تناظرات میں جو کوسامبی اور آر ایس شربا نے پیش کئے ہیں، ہندوستانی جاگیرداری کا

کرنے کے لئے شروع ہوئے اور انیسویں صدی میں ان کی حالت بیان کی گئی (168)۔ مستند ثبوت برابر اسی زور کے ساتھ عمد و سلطی میں دیکی صناعوں اور ملازموں کی طے شدہ حالت کی توثیق کرتے ہیں۔ اس کی دستاویزی شبوتوں سے بھی تصدیق ہوتی ہے۔ ضمایہ بربنی (چودہویں صدی) (169) کی نظر میں دیہاتوں میں بالاہار (خچلی ذات کے دیہاتی بار بروار یا قلی) نے کم ترین خراج ادا کرنے والے زمینداروں کی نمائندگی کی۔ اس کے پاس اپنی خدمات کے عوض ایک چھوٹا سا قطعہ اراضی تھا۔ مہاراشر کے دیہاتوں میں 12 بلوت بھی تھے، جن کے روایجی اراضی کے حقوق اور دیگر حقوق فوکازوا کی قابل قدر تصنیف کا موضوع ہیں جو کہ اٹھارویں صدی کی قبل از ب्रطانوی شہادت پر بنی ہے (170)۔ دراصل یہ نظام عالمی نوعیت کا تھا (171)۔ اس لئے یہ بات مشکل سے ہی ممتاز ہو سکتی ہے کہ دیہاتوں کا ذات پات کا نظام اور اس کے توجہ طلب پہلو، جیسے کہ قدیم ہند میں تشکیل پائے تھے ویسے ہی بغیر کسی قابل شاخشت تبدیلی کے اٹھارویں صدی تک کام کرتے رہے۔ تب ظاہراً "کوئی ایسا اندرونی عمل کام نہ کر رہا تھا کہ جو دیہات کے سماجی ڈھانچہ کی تخریب کرتا۔ لیکن ملحقات جس میں یہ ڈھانچہ قائم تھا، مختلف فیصلہ کن پہلوؤں سے بدل جایا کرتے تھے۔ حکمران طبقے کی نوعیت میں اور قدر زائد کی تقسیم کے طریقے میں یہ ہی وہ تبدیلی ہے جو کاشت کاروں کے حالات زندگی پر پہنچاتے اثرات کے ذریعہ عمد و سلطی کی عمد قدیم سے حد بندی کرنے کا جواز فراہم کرتی ہے۔

بلاشبہ عملاً اپنی ابتداء سے ہی اسلام کی شری مشرقت ایک شوری "شری مر تکن شفافت" کو ترقی دینے میں ایک اہم عضر تھی (172)۔ خواہ اسلام نے ابتدائی طور پر تحریک پیدا کی ہو یا نہ کی ہو، اسلام کی ابتدائی صدیوں میں پورے مغربی اور سلطی ایشیا میں تجارت و دستکاری کی ایک قابل ذکر افزائش امنڈ آئی (173)۔ یہ عمل بڑے بڑے نظام ہائے حکومت کی تشکیل سے ہم آہنگ تھا جو کہ ہر ایک (نظام حکومت) مضبوط مطلق العنان کے زیر تحد تھا (یعنی خلیفہ کے ماتحت، اس کے پعد سلطان کے ماتحت)۔ غوری فاتحین یہ سیاسی و ثقافتی روایات ہندوستان میں لائے۔ فاتحین اور ان کے

جانشین اپنی حاکمیت کے لئے، راجپوت فوجوں کی بکھری ہوئی قوت کے مقابلے میں، اپنے پہاڑی تیر اندازوں کے منور اتحاد کے رہیں منت تھے (174)۔ ایک پلو سے یہ مرکزی نظام حکومت کے لئے شاندار کامیابی تھی (175)۔ مرکزیت پیدا کرنے کی جانب رحجان کو بارود اور توپ خانہ کی آمد سے مد طلی جس کا پسلا ڈرامائی نتیجہ پانی پت (1526ء) میں باہر کی فتح تھی (176)۔

مرکزیت نے قبائل انتقال علاقائی روپیوں کی مقدار کے ادارے کی شکل میں خود کو ممتاز طور پر پیش کیا۔ (عہد سلطنت میں اقطاع، مغیلہ سلطنت میں جاگیریں) یہ وہ نظام تھا جو کہ اپنے بنیادی اصول کے ساتھ مکمل طور پر اسلامی دنیا سے مستعار لیا گیا تھا۔ نتیجتاً "حکمران طبقہ کے اراکین (ظاہراً بادشاہ کے امراء اور آفیسرز) تب تک مستقل موروثی مقامی نوابوں کی شکل میں ابھرنے سے روکے رہے، جب تک کہ بادشاہ کے دربار پر مشتمل مرکزی تنظیم ٹھیک سے کام کرتی رہی۔ یہ نظام بھی شروں میں امراء اور ان کی افواج کی پوری توجہ کی جانب اشارہ کرتا ہے۔ جمال سے وہ دیکی علاقوں پر کنشوں کیا کرتے تھے، جس میں ان کو خود کوئی آزادی یا روابجی تعلق حاصل نہ تھا۔

ایک اہم تصنیف میں محمد حبیب اس تبدیلی کو جو سلاطین کے قیام کے وقت عمل میں آئی ایک "شری انقلاب" قرار دیتا ہے بعد ازاں جس کی تقیید "دیسی انقلاب" (178)۔ کوئی شخص صناعوں کی آزادی کی وسعت پر ان سے (محمد حبیب سے) اختلاف کر سکتا ہے، جیسا کہ میں کرنے کی جرات کروں گا کہ پہلا عمل معنوی ہے اور بلاشبہ دو ترقیوں کے تعین پر (179)۔ لیکن فتوحات کا مرکزیت، شری بڑھوڑ اور زرعی منافع میں حصہ داری میں تبدیلی کے مابین جو باہمی تعلق اس نے دیکھا ہے ضرور درست ہونا چاہئے۔

ملک کے مقابلے میں شری کی حمایت کی حکمت عملی کا توازن، عہد و سلطی کی ہندوستانی معاشری تاریخ کا ایک اہم پلو ہے۔ تمام سلاطین کی ادبی و مسکوکاتی (numismatic) شہادتیں، شری زندگی میں ایک منصفانہ قابل ذکر اثاثان کا تعین کرتی ہیں (180)۔ ایسا لگتا ہے کہ مغیلہ سلطنت میں شری آبادی کل آبادی کے 15 فیصد تک

نظریہ لازمی طور پر حکمرانوں کے محصول کے ذرائع کی جیبت کے طریقہ کار پر سمجھی کرتا ہے (141)۔ شہزادیوں کو بہمنوں کو عطیہ کئے جانے کا بطور ہندوستانی سیکولر ازم کے پیش خیمہ ہونے کا ذکر کرتا ہے، جس کے لئے کہتا کا ثبوت پہلی صدی سے شروع ہو جاتا ہے لیکن اس نظریہ کو تسلیم کرنے میں کئی رکاوٹیں ہیں خاص طور پر شمالی ہند میں سرکاری عمدیداروں، منصب داروں اور حکمران کے اقرباء کو موروثی طور پر زمین عطا کرنے کے عمل سے پہلے تقریباً آنھ سو سال یا اس سے بھی زائد کے وقفہ کا ہوتا (خاص طور پر 1000 عیسوی سے) (142)۔

جاگیرداری کا ایک بہت اہم ذریعہ کامرس کا زوال اور قصبوں کا زوال تھا جو کہ آئیار ہوئیں صدی تک مسلسل نظر آتا ہے۔ یہ حکمران طبقہ کے بدوسیت اختیار کے ساتھ ہی ہوتا نظر آتا ہے (143)۔ ہر سطح پر اس کے معدوم ہونے کا رجحان اور اس طرح موروثی تکمیل جمع کرنے والے حکمرانوں (سمنت، ٹھاکر، رانک، روٹ (راج پتھر وغیرہ) کی پیدائش نے نظام مراتب میں پکھ کو دوسروں کے اوپر فویت دی (144)۔

فوچی رسالہ نے اس معدوم شدہ سیاسی قوت کی حملیت کی۔ رتح ساتویں صدی سے ہندوستان میں متروک ہو گئے تھے (145)۔ دوسرا جانب گھڑ سواروں کی مکوثریت ابتدائی عیسوی صدیوں میں زین کی آمد سے اور دسویں صدی میں اصلی رکاب (non-metallic) کی آمد کی وجہ سے بہت زیادہ ثابت ہو چکی تھی (146)۔ جب 712-13 میں عربوں نے راجہ داہر کا مقابلہ کیا تو سندھ کے حکمرانوں کے ساتھ پانچ ہزار گھوڑ سوار تھے (147)۔ صاف طور پر ظاہر ہے کہ بادشاہوں کے بیٹوں سے مراد ایک علمی ادبی ترجمہ کے مطابق راج پوت ہیں (روٹ\_جدید راجپتوں کے اجداد) یہ گھوڑ سوار ہندوستانی جاگیرداری کے سوار تھے (148)۔ دسویں صدی میں انہوں نے شمالی ہند میں اور دکن کے بڑے خطے میں ایک بڑی جنگجو گروہ کی تشکیل کی، اگرچہ ان کا ایک ذات کی صورت میں تحد ہو جانا بعد کا ایک غیر معمولی واقعہ تھا (149)۔

گھڑ سواروں نے مسلح فوج کے واحد مکوثر جز کی نمائندگی کی۔ جنگجو خاندان اب الگ دیساں پر مبنی جاگیر کا مطالبہ کر سکتے تھے (روایتی طور پر 6 کی تعداد میں) ان کے

افراد دیہاتوں میں بالقوت نیکیں وصول کرتے اور کسانوں کو مخلوم بنانے کے لئے بھیل گئے (150)۔ جنگجوؤں کے کم تر عمدیدار دیہاتی جاہروں کی شکل اختیار کر گئے ہوں گے۔ دیہات کے نمبردار (خوط اور مقدم) جو گھوڑوں پر سوار ہوتے تھے۔ عمدہ کپڑے پہننے تھے اور دو آبہ میں ابتدائی چودہویں صدی میں پان چبایا کرتے تھے۔ وہ راجپتوں کا بہترین نمونہ ہو سکتے تھے (151)۔ جس مقامی طاقت اور حقوق کو ان جائیدار حکمرانوں اور جنگجوؤں نے بزور قوت اپنے لئے ہتھیا لیا تھا، (اس نے) اس سیاست کو لبے عرصے قائم کئے رکھا تھا میں یہ خود پیدا ہوتے تھے یہ بات ان گھرے تلمذ حقوق سے بہت زیادہ واضح ہے کہ وسطیٰ ہند کا زمیندار طبقہ، بوجہید دور میں بھی موجود تھے اسی وقت پیدا ہوا تھا (152)۔

ہماری شہادت اس جانب رغبت پیدا کرتی ہے کہ کسان کو کسی خم پر یہ شکار سے زیادہ دکھایا جائے جبکہ اس سے برتریوں نے اس سے لڑا کر اس لئے باہر کر دیا کہ اس منافع پر قبضہ کر لیا جائے جو اس کسان نے پیدا کیا۔ بہر حال یہ ہماری شہادت پر لگائی گئی حد بندیوں کی وجہ سے بخوبی ہو سکتا ہے۔ حکمرانوں کی epigraphic پر سنتی زرعی انقلاب پر اثر انداز ہونے والی نہ تھی۔ ہم آر۔ ایس شrama کے گیارہویں صدی میں ایک کسان بغاوت کی شاندیہ کرانے پر اس کے رہیں منت ہیں۔ کیوارتی، روایتی طور پر ملاجھوں کی ایک پچھی مخلوط جاتی (153)۔ شمالی بنگال میں حق لگان داری کی کچھ ملازمت پر اراضیوں کے نکلوں کے مالک تھے (153)۔ ایک اولیٰ ذریعہ (رام چرت) بیان کرتا ہے کہ بھاری محصولات کے دباو میں آجائے پر انہوں نے بغاوت کر دی، برہنہ تن لکانوں اور کھماڑوں سے بھینسوں پر سوار لڑتے رہے۔ انہوں نے اپنی شکست ہونے سے قبل (1075ء) ایک پلا حکمران کو شکست دی اور مار ڈالا اور دوسرے کو اپنے تمام جہاز ہٹانے پر مجبور کر دیا۔ پس یہ انقلاب ایک "ذات" کا انقلاب بھی تھا۔ کائیوارتا لوگ اپنی سماجی محدودیاں (اپنے اوپر ہونے والے جبر) بھی انہا پھیلنے کی کوشش کرتے رہے تھے۔ بلاشبہ بنگال میں بعد میں آئے والا ایک سینا حکمران کم تر کائیوں کی ایک صاف ذات بنانے والا بیان کیا جاتا ہے (155)۔

## عہد و سلطیٰ کی کاشتکاری

کسانوں کے حالات میں عدم تبدیلی کا درجہ ہمیشہ یک طرفہ بیان ہو سکتا ہے۔ دوسری جانب محض ریکارڈ کی کیفیت میں ایک تبدیلی کی بناء پر خود بین تبدیلی سے ہر ایک کو ہوشپار بھی رہنا چاہئے۔ جیسا کہ یہ تب ہوتا ہے کہ جب ہم تیرہویں صدی میں داخل ہوتے ہیں۔ لہذا جب تک کہ بنیادی امور واضح نہ ہو جائیں، تو یہ غالباً بہتر ہے کہ کسانوں کی تاریخ میں عہد کے تعین کے مسئلہ پر فیصلہ محفوظ رکھا جائے۔

پلا سوال تو پنج طلب یہ ہے کہ کیا دیسی معاشرے کے ڈھانچہ اور کاشت کی پیداوار کے طریقے میں تبدیلی کے لئے کسی اندرونی عناصر میں کوئی ترقی ہوئی؟ ایسے ممکنہ عناصر میں، زرعی نیکنالوجی پہلے مطالعہ کئے جانے کی مستحق ہے۔ بلاشبہ ہندوستانی تاریخ میں اسلام کی آمد نے یہ ورنی ذرائع سے حاصل شدہ نکلنیکوں کے داخلے کے لئے دروازے تھوڑے زیادہ وسیع کر کے کھول دیے (156)۔ چنانچہ زرعی آلات اور طریقوں میں کئی واضح بہتریاں ہو سکیں جو کہ وسطیٰ صدیوں سے منسوب کی جاسکتی ہیں۔

ایک قابل ذکر ترقی نظر ہندوستانی "ساقیہ" یا اراگھتہ (potgarland) کو قائمہ الزادیہ چکر دینے کے اصولوں کے ساتھ ہوتی نظر آتی ہے۔ ایک ایسی مکمل طور پر ترقی یافتہ نسلک جو کہ سولہویں صدی کے شروع سے پنجاب اور پنجاب سے متحققة علاقہ میں استعمال ہوتی ہوئی بیان کی جاتی ہے۔ غالباً یہ ہاتھ بھی یقینی ہے کہ دانے دار پیسہ گزشتہ دو تین صدیوں میں عام ہو چکا تھا (157)۔ اس کے عام ہونے نے وادی سندھ اور راجستان میں آبپاشی میں کافی حد تک معاونت کی ہو گی۔ جوڑ لگانے والا چونا جو کہ مسلمانوں کے ساتھ آیا تھا، اس نے نیل کے کڑھاؤں کو پانی سے محفوظ دیواریں میا کر کے نیل نکالنے کے عمل کو بہتر بنا دیا ہوا گا (158)۔ تیرہویں صدی کے خاتمه پر شراب کشیدنے کے عمل نے ایک نئی اور تسلیم شدہ طور پر عام ہونے والی صنعت کو قائم کیا (159)۔ پندرہویں صدی میں ریشم کے تعارف کی وجہ سے سترہویں صدی میں جا کر بیگل پوری دنیا کے بڑے بڑے ریشم میا کرنے والے خطوں میں سے ایک ہو گیا۔ نئی دنیا کی دریافت کے بعد، ہندوستان نے نئی اہم فصلیں حاصل کیں جیسے مکنی (160)۔

اور تمباکو جن کی کاشتکاری سڑھویں صدی سے تعلق رکھتی ہے (161)۔ قلم کاری کا عمل بھی اسی صدی میں پھیلا جس کے نتیجہ میں کچھ پھلوں میں بھتری ہوئی خصوصاً سترہ میں (162)

یہ ترقیاں ساکن زراعت سے متعلق کسی بھی مفروضے کو سلام کرنے کے لئے کافی ہیں مگر جب اجتماعی طور پر لیا جائے تو یہ سب تکنیکی انقلاب کی حد تک جد اگانہ طور پر بھی نہیں پہنچ پاتیں۔ عام طور پر ان چیزوں نے کاشتکارانہ زراعت کی توسعہ اور نفاذ و بحالی میں حصہ لیا مگر اس کی تجزیب و تبدیلی میں نہیں۔

دیہاتوں کے بنیادی سماجی تعلقات کسی قبل دید تبدیلی سے نہیں گزرے۔ اسلام نے ذات پات کے نظام پر تقریباً کوئی اثر نہ ڈالا۔ بلاشبہ سائنسی ذہن رکھنے والے ابیرونی کی بہت کم تر عدم توثیق کے علاوہ عمد و سلطی کے اسلام نے اس نظام پر کوئی تنقید و مذمت نہ کی (163)۔ پس ذات پات دیکی زندگی کا ایک واضح عنصر بنی رہی جیسا کہ وہ گزشتہ دور میں تھی (164)۔ مذہب تبدیل کرنے کے علاوہ مسلمان دیکی گروہ کی پریکش کی خبرگیری کیا کرتے تھے، اگرچہ پیشہ وریوں اور درجہ کی تغیری endogamy کا ایک برا طبقہ عام مسلمانوں کے مابین برداشت کیا گیا نظر آتا ہے (165)۔

کسانوں کے دیکی آبادی کے دیگر عناصر کے ساتھ تعلقات بھی بنیادی طور پر نہ بدلتے۔ یہ بات کم تر ذاتوں کے بارے میں خاص طور پر درست ہے۔ اسلامی ہند کے سابق و سیاق میں ان کو کوئی ہمدردی نہیں دی جاتی۔ سندھ کے عرب فاتح محمد بن قاسم نے سابقہ دور میں جاؤں پر عائد کردہ ذیل کرنے والی پابندیوں کی توثیق کی جو کہ بالکل ان پابندیوں سے مشابہ تھیں جو منو سرتی نے چندالوں پر عائد کی تھیں (166)۔ کم تر پرولتاریہ کی کاشتکارانہ ذات پات کی غلامی عملًا پورے عمد و سلطی میں بغیر کسی کسی کے جاری رہی۔ مغلیہ عمد کے آخر میں ذاتوں کا پیشہ ورانہ گروہ جیسے چمار، وہنک اور دھیر یقیناً زمینداروں اور کسانوں کے کھیتوں میں کام کرنے والوں پر مشتمل تھا (167)۔ یہی وجہ ہے کہ ابتدائی وقتوں سے برابر نخلی اور کچلی ہوئی ذاتیں دیکی آبادی کے ایک چوتھائی (1/4) یا ایک پنجائی (5/1) حصے پر مشتمل تھیں جبکہ مردم شماری اور سروے ان کی گنتی

پہنچ گئی تھی، جو کہ انیسویں صدی کے آخر کے مقابلہ میں زیادہ نمایاں تناوب ہے

(181)- شری پیداوار زیادہ تر اس منافع پر اختصار کرتی تھی جو کہ حکمران طبقہ اراضی نیکس کی شکل میں جبرا" وصول کرتا تھا جو کہ زیادہ اس کے (حکمران طبقہ کے) اراکین اور ان کے متعلقین اور شروں میں رہنے والے شاہی ملازمین میں تقسیم کر دیا جاتا تھا

(182)

عمد و سلطی کا اراضی نیکس خراج یا مال علاء الدین خلی (1316-1296ع) کے ساتھ اپنی اصل شکل میں سامنے آیا۔ تب تک مساوائے کچھ علاقوں کے، سلاطین یا ان کے مقرر کردہ افسر خراج کو جو کہ شکست خورده علاقوں کے سرداروں سے چھینا جاتا تھا، پیائش شدہ اراضی پر لگان شدہ فصلی قیمت پر اطلاق کے ذریعہ لیتے تھے (183)- اصطلاحاً" جیسا کہ اپنی شکل میں بھی، یہ نیکس لازمی طور پر اسلامی دنیا کے واحد بھاری خراج سے مشابہ تھا (184)- ایک بار جو عمد سلاطین میں راجح کیا گیا (185) تو یہ مغلیہ سلطنت میں اسی جنم پر "معاشی لگان" کی حدود کو چھوتے ہوئے جاری رہا۔ (186) فرق اس نیکس کے اور عمد و سلطی سے قبل کے "نیکسون اور تھینیون کی ڈراؤنی تعداد" کے مجموعہ کے مابین اس سارے بوجھ کی خصامت میں جو کسان پسلے سے برداشت کر رہا تھا غالباً ذرا سی ہی تبدیلی تھا (187)- یہ بات حقیقت کے علاوہ ہے کہ وہ لوگ جو اراضی محصول کے ذریعہ منافع کے مالک بن بیٹھے انہوں نے سابقہ مالکان کے کروار سے مختلف ایک کروار کے معاشری و سماجی پسلوکی نمائندگی کی۔

اراضی محصول کے نفاذ (جو مغل دور میں عموماً مال کھلاتا تھا) اس نے کسانوں کے اپنے سے برتوں (مالکان) کے ساتھ تعلقات کو نئی شکل دی۔ جب سے کہ محصول میں منافع کا زائد حصہ بادشاہ اور (اس کے مقررین) کے لئے مخصوص ہوا تھا تو سابقہ امراء کے مالیاتی دعوے جات کی کوئی اجازت نہ تھی۔ اسی لئے سلاطین کی جانب سے خوط (حقوق خوطی، قسمت) کے لگانوں کی مخالفت تھی (188) اور مغلوں کی جانب سے زمینداروں کے مختلف لگانوں کی (189)-

اراضی نیکس زیادہ عرصہ تک اسی حالت میں نہ دیکھا گیا بلکہ پھر خراج (Levy)

کے طور پر جو کہ ہر کاشتکار پر براہ راست قابل تشخیص تھا خواہ وہ (کاشتکار) خوط تھا یا بالہار تھا (190)۔ مغل سلطنت میں ہر کاشتکار پر ہر ایک کے نام کے ذریعہ (آسامی وار) محصول کی تشخیص کئے جانے پر نور دینا، ریونیو ادب میں رج بس گیا ہے (191)۔ اس سے آگے بھی بعض اوقات ایک قدم انحصاریاً جاتا تھا: کسان کی ذات پر ایک دعویٰ۔ چودھویں صدی کی ایک دستاویز بتاتی ہے کہ: ”یہ بھی ہے کہ کسان پیدائشی طور پر آزاد (بر لیعنی اصل) ہیں، لیکن ان کی محصول ادا کرنے کی ذمہ داری ان سے یہ مطالبه کرتی ہے وہ ان دستاویز سے بندھے رہیں جمال کی مٹی کو وہ کاشت کرتے رہے ہیں (192)۔ اصحاب اختیار کا یہ اختیار کہ کسانوں کو زمین کی کاشت کرنے کے لئے مجبور کریں، ان کو (کسانوں کو) یہ زمین چھوڑنے سے روکیں، اور ان کو واپس لے آئیں اگر وہ ایسا کرتے ہیں (زمین چھوڑتے ہیں) مغلیہ عمد میں مختلف مقامات پر بہت وثوق سے بیان کیا گیا (193)۔ آخر میں، اگر کسان نیکس ادا کرنے میں ناکام ہو جاتے تو ان کو شاہی افواج کی جانب سے ہونے والے حملوں اور ان کی غلامی کے دباو میں ہونا پڑتا۔ ان آزادائشوں کی شہادت ٹھیک تیرہویں صدی سے شروع ہو جاتی ہے (194)۔ یہی آزادائشیں سلطنت مغلیہ میں تقریباً معمول بن گئی تھیں (195)۔

صف طور پر عمد و سطی کے اراضی محصول نے تمام دیسی طبقات پر اپنا زور قائم کر لیا۔ لیکن خود قدر زائد کے تصرف کے مفاد میں یہ مناسب تھا کہ دیسی سماج کا موروٹی ڈھانچہ قائم رکھا جائے اور اس کو اراضی نیکس جمع کرنے کے پر بھی مجبور کیا ہو گا (196)۔ غیاث الدین تغلق (1320-25ء) نے بھر حال، اس کو ناقابل عمل محسوس کیا اور دو مستحقین کو ان کی خدمات کے عوض میں ان کی اراضی کے محصول سے مستثنی قرار دیا (197)۔

یہاں ہم دیکھتے ہیں کہ حالت کی ہنگامی صورتیں کس طرح ایک ”تاریخی صلح“ کی جانب لیجانے پر پابند تھیں۔ ہندوستانی جاگیرداری کے دنوں کے موروٹی عناصر اپنے زیر انتظام علاقوں پر مخصوص حقوق کے مالکان کے طور پر تسلیم کر لئے گئے ہوں گے اور مسلح ملازمین رکھنے کی اجازت دے دی گئی ہوگی۔ اس کے عوض میں وہ ارباب اختیار

مخصوص خدمات پیش کرنے کے ذمہ دار ہوں گے، قابل ذکر طور پر نیکس جمع کرنے کے لئے۔ تصادم کے ایک ناگزیر عمل کے بعد، حقوق و لقب اختیار کرنے کی پریشانی، اس طبقہ نے مغلیہ سلطنت میں زمیندار کا عالمی درجہ حاصل کر لیا (198)۔ «صلح» کی اصطلاح ایک خطہ سے دوسرے خطہ تک بدلتی چلی گئی، لیکن ہر جگہ پر زمینداروں اور دوسرے برتر حقداران نے اپنے زیرِ حق کے لئے علاقوں سے جمع شدہ روپیہ میں ایک منحصرہ سا حصہ لیا ہوا گا (شمائل ہند میں اراضی روپیہ کا 10 فیصد، گجرات میں 25 فیصد) اور عملاً کسانوں کو ان کو کچھ دوسری levies عائد نہ نہیں اور دیگر مالی فائدہ کے دیگر حقوق حاصل کرنے کی اجازت تھی (199)۔

پس کسانوں، زمینداروں اور حکمران جماعت کے مابین ایک مثالی (سے طرفی) تعلق قائم ہو گیا تھا۔ اٹھارویں صدی کے ابتدائی نصف میں قاضی محمد اعلیٰ نے ہندوستان میں حقوق اراضی پر ایک رسالہ تحریر کیا۔ اس کی تصنیف کافی توجہ حاصل نہ کر سکی اگرچہ عملاً وہ مسلم قبیلوں میں واحد ہے کہ جس نے ہندوستان میں زرعی تعلقات کے حقائق کا احاطہ کیا۔

اس کے مطابق، اسلام کی فتوحات سے قبل، راجہ، جن کی نسل راجپوت کملاتی ہے، کسانوں سے خراج (اراضی) محصول کی باز پرس کیا کرتے تھے۔ مouxralz کر راجاؤں کی جانشیری اور احترام سے باہر ہوتے ہوئے جو تمام اراضی کے مالکان تسلیم کر لئے گئے تھے، خود کو اس کا واحد کاشتکار تصور کیا کرتے تھے۔ اگرچہ اسلامی فتوحات کے ساتھ ہی راجاؤں نے اپنا اقتدار اعلیٰ کھو دیا، سلاطین نے ان کو کسانوں پر سردار (روسا) باتی رکھا: اب وہ زمیندار کملاتے ہیں۔ (اس ضمن میں قاضی تاریخی طور پر بالکل درست ہے) (200)۔ زمینداروں کو کسانوں سے (محض) نیکس جمع کرنے کا کام سپرد کیا گیا تھا کیونکہ کسانوں کے اجداد قبل از اسلام کے سرداروں (روسائے) کو مالکان تصور کر چکے تھے، انہوں نے ان کی نسلوں، زمیندار، کو بھی بطور مالک تسلیم کرنا جاری رکھا: قاضی زمینداروں کی اس ساخت پر اعتراض کرتا ہے کیونکہ وہ کہتا ہے کہ اراضی محصول زمینداروں پر عائد نہ کیا گیا ہے بلکہ کسانوں پر عائد کیا گیا ہے۔ لیکن کسانوں (ہاریوں)

نے کبھی مالک ہونے کا دعویٰ ہی نہ کیا ہے تو وہ ایسے (یعنی مالک) تسلیم بھی نہیں کئے جا سکتے۔ بلاشبہ جب سے محصول اراضی، گرچہ پیداوار کا نصف مقرر تھا، اپنی حد سے تجاوز کیا، تو یہ اسلامی قانون کا خراج نہیں ہے بلکہ اجرت ہے۔ اس کا مساوی طور پر ان کھیتوں پر بھی اطلاق ہوتا ہے جن کو زمیندار خود کاشت کیا کرتے تھے۔ اس لئے اراضی کی ملکیت خزانے کو حاصل تھی۔ دوسرے، لفظوں میں اختتامیہ میں وہ کچھ بیان کرتا ہے جو سولہویں اور سترہویں صدی کے یورپی سیاستوں نے غیر ممتاز عد اصول کے طور پر تسلیم کیا، یعنی ”ہندوستان میں تمام اراضی بادشاہ کے قبضہ (تصرف) میں ہے۔“ قاضی نے کہا، یہ سچ تھا کہ زمینداروں نے دیبات بعد کاشت شدہ اراضیوں کے خریدے اور بیچے، جن پر وہ ملکیت کے حقوق کا دعویٰ کرتے تھے، (نہیں) بلکہ اس کی رائے یہ ہے کہ یہ کارروائی جھوٹے ”دعووں“ پر مبنی تھی (201)۔

قاضی کی اپنی آراء میں اس کے حقائق کی حیلہ کشی کی نسبت کم اہمیت کی حامل ہیں جن میں وہ بالکل صحیح ہے۔ کسان خود کو زمینداروں کا، کہ جو مالکان تھے، مزارع مرضی (tenant-at-will) تو تسلیم کیا کرتے تھے، لیکن قابضین (یا حقدار) نہیں؛ دوسری جانب، لگان کے قریب ترین ہم قیمت کا بادشاہ کے محصول کے ذریعہ دعویٰ کیا جاتا تھا۔ اس طرح کی پیچیدگیاں کسی قانونی نظریہ ن پرواہ نہیں کرتیں: ان کی محض تاریخ کی چھ صدیوں کے نتیجہ کے طور پر وضاحت کی جاسکتی تھی۔

قاضی محمد اعلیٰ کے بیان میں زیادہ سوالت کا ایک ممکنہ تکلیفاً بھی ہے۔ زمیندار عالیٰ ثالث نہ تھا۔ کسانوں کے قبضہ کے علاقوں (رعیاتی) کی موجودگی، زرعی نظام کا ایک بہت اہم پہلو تھا (202)۔ یہ چیز اس بات کی خاص وجہ معلوم ہوتی ہے کہ مغل ریونیو دستولیزرات اکثر اوقات ان جنگوں پر کسی زمیندار کا حوالہ چھوڑ دیتی ہیں جہاں پر ہم ان (کے نام یا حوالہ) کی توقع رکھتے ہیں (203)۔ کاشتکاروں کی ملکیت یہ قطعات سادہ الاصر ہونے چاہئیں کیونکہ پرانے نواب/ راجہ بناہ ہو چکے تھے یا خود کو زمیندار بنانے کے قابل نہ تھے، یا کیونکہ زیادہ اسی بات کا امکان ہے، جاگیردارانہ نظام کی صدیوں میں بھی ایسے قطعات تھے جو کسی رجسٹر میں موجودی ملکیت نہ تھے۔ ان قطعات میں ایسے

دیہات بھی شامل ہو سکتے تھے جو سابقہ دیکی طبقات یا کسی علیحدہ ہونے والوں نے قائم کئے ہوں۔ لیکن اگر اس بظاہر لبے گرچہ بکھرے ہوئے حلقة میں کوئی زمیندار نہ تھا، تو پھر وہاں پر کسانوں ہی میں کوئی اعلیٰ درجہ کا طبقہ ضرور تھا۔

ابتدائی عمد کے بارے میں ہم اپنی بحث میں دیکھے چکے ہیں کہ کاشتکاری پیداوار invariability طبقہ بندی کی جانب اشارہ کرتی ہے جیسا کہ اس (طبقہ بندی) کا مطالبه نہ صرف کسانوں کی اپنی محنت ہے بلکہ اس کا مطالبه یہ بھی ہے (جیسا کہ چودھویں صدی اس کو منظر عام پر لاتی ہے) کہ "بعض بیلوں کی ایک جوڑی، اوزار اور دیگر سملان کی شکل میں سرمایہ (مالیا) کا (204)- کثیرالذوات دیہاتوں میں، ذات نے طبقہ بندی پر زور دیا ہو گا، خاص طور پر جب اونچی ذات نے اس طرح کی مالیت میں رعایت حاصل کر لی ہو گی (205)- اراضی روپیہ ایک regressive مخصوص کے طور پر ہر حال میں چھوٹے کسانوں پر بہت زیادہ بوجھ کے طور پر آن پڑا ہو گا۔ مگر یہ بوجھ اور بھی زیادہ تlix ہو گیا ہو گا کہ جب پورے دیہات کو متاثر کرنے کی صورت میں "بڑے آدمی" (کالنترن) اور مقدم نمبردار) نے اپنے کندھوں پر پڑنے والے واجب الادا روپیہ کو چھوٹے کسانوں (رجیبا رعایا) کے کندھوں پر ڈال دیا ہو گا (206)- مغلیہ سلطنت کی دفتر دستاویزات میں اُنھنے والی یہ شکایات ہمیں چودھویں صدی تک کے مورخ کے "کمزور پر طاقتوں کے پڑنے والے بوجھ" کا حوالہ (207) یاد دلاتی ہیں، بالکل اس طرح کہ جیسے لفظ "کالنترن" ہمیں قدیم ہند کے دیکی معاشروں کے "بڑے لوگوں" تک واپس لے جاتا ہے۔ Taxation نظام میں اس طرح کا امتیاز موروثی تھا: لیکن یہ اراضی مخصوص زیادہ شدت اختیار کر گیا ہو گا۔

اب تک ہم نے زیادہ تر مخصوص جمع کرنے کے زرعی معیشت پر اثرات کا مطالعہ کیا ہے۔ اس حقیقت سے کہ عمد و سلطی کے ہندوستان میں، منافع شر میں باشہ اور اس کے خاصی مقررین کی فضول خرچیوں میں بے دریغ نلادی جاتی تھی، یہ مراد ہے کہ شاہزادوں نادر ہی نیکس مالکان زرعی پیداوار کا کوئی براہ راست استعمال کرتے تھے۔ علاء درین غلیقی کے وقت سے (چودھویں صدی کے شروع میں) cash-nexus صاف طور

پر زیادہ اچھے طریقے سے قائم ہونا معلوم ہوتا ہے، اسی وجہ سے سلطان کا یہ حکم کہ محصول مختلف علاقوں میں اجنس کی شکل میں آٹھا کیا جائے۔ واضح طور پر درج ہے (208)۔ مغلیہ سلطنت میں Cash-nexus تقریباً عالمی تھا: اس وقت بھی جبکہ نیکس جس فصل بیانی نظام کے تحت) میں مقررہ تھا، یہ زیادہ تر رقم کی ادائیگی کی صورت میں لیا جاتا تھا (209)۔ دورانیہ کا یہ چکر اس وقت مکمل ہوتا تھا کہ جب تاجر ان دیہاتوں سے زرعی پیداوار خرید کر، اس کو شروعوں کے لوگوں کے ہاتھ فروخت کر دیا کرتے تھے جو کہ نیکس کی رقم کے بلا واسطہ یا بلا واسطہ وصول کنندگان تھے۔ زرعی پیداوار کا یہ حصہ، اس حصہ کی نسبت جو دیہاتوں میں بغیر فروخت ہوئے نج جایا کرتا تھا، فطری طور پر اعلیٰ درجہ کی فضلوں (گندم، گنا) اور خام مواد صنعتی فضلوں (مثلاً کپاس، سوت) پر مشتمل ہوتا ہو گا (210)۔ ایک تخمینہ کے مطابق، کپاس اور گنے سے، جو ملارنا پر گند (صوبہ راجستان) میں خریف کی فصل میں کاشت شدہ رقبہ کا صرف 8 فیصد پر قابلیں ہیں، ریونیو کی 32 فیصد رقم ادا کی گئی (211)۔ بالفاظ دیگر، وہ فضیلیں جو زیادہ اچھی فروخت ہوئی تھیں اعلیٰ درجہ کی فضول تھیں جن سے (اپنے درجہ سے ہم آہنگ ہونے کی وجہ سے) زیادہ ریونیو ادا کیا جاتا تھا نیز کچھ installations (نیل sugar mills وغیرہ) بھی تھیں۔ واضح طور پر صرف زیادہ سرمایہ والے کسان ہی یہ فضیلیں اگاسکنے کے ذرائع رکھنے کے اہل تھے، اور اسی طرح سے منافع بھی انہی کا ہوتا ہو گا۔ دوسرا جانب، زیادہ غریب منڈی میں استعمال ہونے والی فضیلیں نہیں اگاسکتے ہوں گے، اور ریونیو مطالبات پورے کرنے میں ان کو بہت سی مشکلات کا سامنا ہو گا۔ وہ یہ ذرائع مہاجنوں سے حاصل کرتے ہوں گے اور زیادہ مالیت پر دیئے جانے پر، بلاشبہ کنگل ہو جاتے ہوں گے (212)۔ اور انگل زیب نے اپنے ایک فرمان میں ”چھوٹے کسانوں (ریجا رعلیا) جو زراعت میں مصروف تھی لیکن مکمل طور پر اپنی بقاء، نجع، اور مویشی کے لئے قرضوں پر انحصار کرتی تھی ان کو جزیہ سے مستثنی قرار دے دیا تھا (213)۔

گاؤں کا انتظام بڑے طبقہ کی زیر گرفتاری ہوتا تھا۔ ایک قدیم فارسی کتاب مغلیہ محصول اراضی کے انتظام پر ان الفاظ میں دیہاتوں کی حالت بیان کرتی ہے:

"ہر گاؤں میں کچھ مقدم (نمبردار) ہیں جو کہ دیہات اور سینکڑوں ایسے لوگوں کے مالک ہیں جو آسامی دہقان کہلاتے ہیں، یہی کاشتکار ہوتے ہیں، کوئی آسامی روپیہ بج کرنے والے کی توثیق اور ان مقدموں کی اجازت سے اپنے کھیت تیار کرتے ہیں، ان کی حد بندی کرتے ہیں اور زمین جوتتے ہیں، اور مقدموں کے ذریعہ حکومت کو موسم کے شروع میں مقرر شدہ روپیہ وادا کرتے ہیں....."

بہت سے مقدم، جو کہ اپنی کاشتکاری کو خود تیار (خود کاشت) کرتے ہیں، اجرتی محنت کشوں کو بطور ملازم شامل کر لیتے ہیں، اور ان کو زراعتی کام پر لگا دیتے ہیں۔ جوتتے، بیج بونے، فصل کامنے اور کنویں سے کھیتوں کو پانی دینے میں وہ لوگ ان کی حکم برداری کرتے ہیں اور وہ ان کو نقد یا جنس کی صورت میں ان کی مقرر اجرت وادا کرتے ہیں۔ کھیت کی فصل ان کی ملکیت ہوتی ہے، کیونکہ وہ خود مقدم اور آسامی (اپنی خود کاشت کے ضمن میں) دونوں ہی ہوتے ہیں....." (214)

یہاں ہمارے پاس سہ رکنی ساخت (نظام) ہے: "نمبردار" جو کرایہ پر لئے گئے مزدوروں سے کاشتکاری کرواتے ہیں، عام کاشتکاروں کا گروہ: اور اجرتی مزدور۔ یہ بیان اس دور کے دیہاتوں سے متعلق ہماری معلومات سے مطابقت رکھتا ہے۔ مشقی راجستان سے 1796ء کی ایک دستاویز دو ایسے پیلیں (دیسی نمبردار) سے متعلق ہے جن میں سے ہر (پیلی) 38 دیسی کاشتکاروں میں سے 10 کے ذریعہ ایک بڑا رقبہ کاشت کرواتا ہے، جو سب اکٹھا کام کرتے ہیں، ایک پیلی سات فصلیں اگاتا ہے، جبکہ 10 کسانوں میں سے ہر کوئی اس موسم (خریف) کے دوران صرف خراب خوردی فصل اگاتا ہے (215)- بے زمین مزدور فطری طور پر اس اندراج میں شامل نہیں ہوتا۔

یہاں ہم یہ دیکھتے ہیں کہ کس طرح سے طبقہ بندی اس وقت تک 'شدت اختیار' کئے ہوئے جیسا کہ تجارتی پیداوار کے ذریعہ تھی، گاؤں میں بطور ایک جز کے بہت گھرائی تک imbedded باقی تھی۔ گاؤں کی مالیاتی اور معاشی اکالی کے ذریعہ دکھائی گئی تھی جس کے باہر روپیہ وادا نگیاں اور دیسی اخراجات ملائے گئے تھے (216)- دیگر دیہاتوں سے آنے والے کاشتکار ہمیشہ اپنی ہوتے تھے۔ اور پیکشت کے طور پر ایک الگ

جماعت ہوتے ہوئے، یہی نمبردار کے ساتھ شرائط طے کرنے کے پابند تھے (217)۔ وہ گاؤں، اپنے مالیاتی و سماجی انتظام کی رواجی میکانیت کے ساتھ، جس پر ہم لفظ "مکیونٹی" کا اطلاق کرتے ہیں، ابھی تک، ایسے پھیلے ہوئے اقیاز کے نتیجے میں جسے ہم بیان کر چکے ہیں، کسی زیادہ سخت بالائی طبقہ کے زیر انتظام شمار کیا جاتا ہے رواجوں کے محدود لوٹ کھوٹ کی حملیت جاری رکھے ہوئے تھی، جو کہ غالباً بنیادی طور پر خود ایک بنیاد کا کام کرتی تھی (218)۔

ایک بار اگر "نمبردار" کی حیثیت قابل دید منافع بخش ہو جاتی، تو یہ اسی طرز میں بطور زمینداری بھی قابل فروخت ہو سکتی تھی۔ اس وقت، مقدمی حق آہستہ سے زمینداری کی صورت میں بڑھ سکتا تھا (219)۔ یہ دونوں مظاہر (مثالیں)۔ شش آباد علاقے (پندرہویں اور سولہویں صدیوں) کی دستاویزات میں نظر آتی ہیں جن کا ہم نے مطالعہ کیا (220)۔ ترقی کی ضد، کسی گاؤں کا اپنے ہی کاشتکاروں کی طرف سے زمیندار کے ساتھ فروخت کر دینا ہی ہو گی، جس کی بھی انہی دستاویزات کے مجموعہ میں ایک مثال ملتی ہے (221)۔ کسی بھی صورت میں بات یہ رعایتی حلقة پر بھی زمینداری حق کی ایک توسعی ہے۔ بلاشبہ چھوٹے زمینداروں اور اونچے کسانوں کے مابین ایک بڑا قابل امتزاج ہوا ہو گا۔

پس عمد و سلطی کا کاشتکار، حکمران طبقہ (بادشاہ اور مقٹی/جاگیردار) اور زمینداروں کی دو ہری لوٹ کھوٹ اور مالیاتی اور منڈی کے عناصر کی جانب سے اندر ہونی تفرقی کے پر امن طریقہ کی لوٹ مار کا شکار تھا۔ اس بباء پر ہم، ان دو ہری ترقیوں کا فیصلہ لازمی طور پر ہیروئنی تھا، جس نام پر، عمد و سلطی کے اراضی نیکس کے جبر کی وجہ سے منافع کا شروع کی جانب انتقال قائم کر سکتے ہیں۔

کسانوں کے لئے زندگی بقاء کی ایک سخت جنگ کا نام تھا۔ سترہویں صدی جس کی اطلاعات ہمارے پاس گزشتہ کسی بھی صدی سے زیادہ ہیں، نقطہ کے بار بار چکروں کی گواہی دیتی تھی (222)۔ فطرت کی آفات نے انسان کی کوششوں کو محدود کر دیا۔ کسان کے لئے سب سے بھاری بوجھ جو اسے اپنی پیداوار کے ایک بڑے حصہ کی ظالمانہ

ضیگل کے طور پر ادا کرتا تھا اراضی نیکس تھا۔ اسی لئے یہ امر فطری تھا کہ اراضی نیکس کی ادائیگی کاشتکار کے لئے تمام بڑے سماجی تصادمات کی جڑ تھی۔ یہ قابل غور نیکس قابل فهم حقیقت ہے کہ زمین اروں اور کسانوں کے مابین کسی بھی بڑے پیمانے پر مسلح تصادموں کے حوالے خواہ اونچے درج کے اور عام درجہ کے کسانوں کے مابین ہوں، بہت ہی کم ملتے ہیں۔ اراضی نیکس بنیادی تضاد کی نمائندگی کرتا تھا؛ دیگر تمام مفادات کے تصادمات ثانوی نظر آنے ہیں۔

### کاشتکار انقلابات

کسانوں کی بیداریاں عمد و سلطی کے ہندوستان کا احاطہ کرتی ہیں: ان کی فوری وجہ ظاہراً ”تو اراضی ریونیو کی ادائیگی کا مطالبہ دکھائی دیتی ہے۔

1330ء کے لگ بھگ دو آبہ میں ایک عام بغاوت و قوع پذیر ہوئی۔ محمد تغلق (1325-51ء) نے ریونیو کی مقدار بڑھا دی جس کے نتیجہ میں ”کمزور اور بے وسیلہ کسانوں“ نے مکمل طور پر شکست خورہ بنا دیئے گئے۔ جبکہ امیر کسان جن کے پاس کچھ وسائل اور ذرائع تھے باقی ہو گئے (223)۔ جب بادشاہ نے قتل و غارت کے ذریعہ ان خوتلوں اور مقدموں کو سزا دینا چاہی جو باسیں جانب اکٹھا ہونے والے گروہ تھے اور جنگلوں میں بھاگ گئے تھے۔ سلطان کی فوجوں نے جنگلوں کو گھیر لیا اور جس کو پایا اس کو مار دیا (224)۔

یہ بات عمد و سلطی کی نمایاں بیداری کی وجہ اور دورانیہ کی وضاحت کرتی ہے۔ مثلاً 1622ء میں جہانگیر کو روپورث ملی کہ دریائے جمناء کے دوسری (مشرقی) سمت کے دیہاتی (گاؤں) کے گنوار (مزاریں) چوریوں میں ملوث ہیں اور گھنے جنگلوں کے پیچھے پناہ گزیں ہو جاتے تھے جو ایام بغاوت و حکم عدوی میں ان کی تیزی ان تک رسائی میں رکاوٹ ہوتی ہے، اور جاگیرداروں کو اراضی ریونیو ادا نہیں کرتے تھے۔ اس پر فوج اس انقلاب کو قتل و غارت، غلام بنانے اور لوٹ مار کے ذریعہ دبائے پر مامور کی گئی (225)۔

کسی موقع پر، یا شروع ہی سے، کسانوں کی نافرمانی، زمینداروں کے حکمران جماعت کے ساتھ منافع کی حصہ داری پر تصادم کے ساتھ جڑی ہوتی ہے۔ چودھویں صدی میں پہلے ہی ایک سرکاری ملازم کسان (اوی طور پر دیساٹی، دہقان) اور زمینداروں سے نہت رہا تھا جو صرف اس وقت ہی ریونیو ادا کرتے تھے جب ان کو کسی فوج کے خوف یا خبر کی پیاس (خون خراب) کا سامنا ہوتا (226)- دو آبہ کے 1330ء کی بغاوت میں خوطوں اور مقدموں نے، جیسا کہ ہم دیکھے ہیں، گروہوں کی نمائندگی کی اور ان میں سے کچھ زمینداروں کے متوثر جمایتی ہو سکتے تھے۔

ستہویں صدی میں اخنثے والے انقلابات، زمینداروں کی بغاوتیں کسانوں کی بھیجنی پر مبنی ہوتی تھیں اور کئی علاقوں میں کسانوں کے انقلابوں میں مدغم ہو جاتی تھیں (227)- دو آبہ بعد جمناء کے ملحقات کے پھر سے ایک مثال کا کام دیتا ہے۔ ابتدائی اوقات کی کسان بغاوتوں نے زمینداروں کی جائشی کی قیادت میں جاث کسانوں کے انقلاب کی شکل اختیار کر لی (228)- جاث بغاوت ظاہری طور میں ایک کامیاب بغاوت تھی جو کہ بھرت پور ریاست کے قیام کی شکل میں ختم ہوئی۔ اس کا نتیجہ ایک دوسرے زمیندار خاندان کے خرچ پر دو آبہ میں جائے زمینداری کی بست بڑی توسعی کی صورت میں سامنے آیا اور اسی لئے یہ ممکن ہے کہ اوپنچ طبقے کے جاث کسانوں کی ایک بڑی تعداد زمینداروں کے طبقے میں داخل ہو گئی جہاں تک دوسرے عام کسانوں کا تعلق تھا تو ان بغاوتوں کا کوئی نتیجہ نہ تھا، جہاں تک کم تر ذاتوں کا تعلق تھا تو ان کی جانب رویہ روایتی نوعیت کا تھا۔ سورج مل نے مختلف دیساتوں سے بست سے چماروں جو ہندوؤں میں کم تر کھلاتے ہیں ان کو پکڑا اور ان کو بھرت پور کی خندق کی حفاظت پر مامور کیا (229)- وہ صاف طور پر بھیڑ بکری قصور کئے جاتے تھے۔

یہ بھی سوچنا چاہئے کہ ستہویں صدی میں مہرہ طاقت اپنی تشکیل میں کسانوں کی بے چینی پر انحصار کرتی ہے۔ مہرہ سردار صاف طور پر زمینداری الاصل تھے (230)- ان کی مسلح قوت باوفا قربت حاصل کرده کسان سپاہیوں اور ان بارگیروں (bargis) پر انحصار کرتی تھی کہ جنہوں نے مغلوں اور مہرہوں کی تاخت و تاراج اور حملوں سے

نگ آکر اپنے گاؤں چھوڑے۔

”یہ (اور نگ زیب کے) علم میں آیا کہ مرہٹوں نے شاہی علاقوں کے کسانوں (مزار عین) سے تعاون حاصل کیا تھا۔ اس وجہ سے یہ حکم دیا گیا کہ ہر گاؤں میں پائے جانے والے گھوڑے اور ہتھیار ضبط کر لئے جائیں۔ جب ایسا فوجی دیہاتوں میں ہوا تو کسان گھوڑوں اور اسلحہ سے مسلح ہو کر مرہٹوں سے جاملے“ (231)

اسی طرح بعد کے ایک مصنف (1761ء) نے اس بات کا پر زور دعویٰ کیا کہ مرہٹے زیادہ تر کسانوں، چرواحوں، بخاروں اور موجیوں کی طرح پیدائشی کم تر لوگوں پر مشتمل ہیں، جبکہ مسلمانوں کی فوج زیادہ تر شرفاء اور اعلیٰ لوگوں پر مشتمل ہے اور اس نے مرہٹہ کامیابی کو اسی سبب سے منسوب کیا۔ (232)

مرہٹہ سرداروں کی کامیابی پر بھی کسانوں کی حالت بہتر نہ ہوئی لیکن یہ ممکن ہے کہ یہاں بھی موروٹی کسانوں کے خاص جنگجوؤں نے استحقاقی دیسی طبقہ میں شمولیت اختیار کر لی اور مہاراشر میں ”میراث“ حق لگان تصرف قابل ذکر طور پر بڑھ گئے تھے۔ کمیوں، کم تر کسانوں کی حالت پہلے کی طرح ہی قابل ترس نظر آتی ہے۔ (233)

دو اور ایسی بغاوتیں ہیں جو کہ خاص توجہ کی مستحق ہیں، کیونکہ یہاں پر کسانوں نے مذہبی تحریکوں کے ساتھ مل کر بغاوت کی۔ یہ وہ بغاوتیں ہیں جو سولہویں صدی کی کبیر، ناک، رائے داس اور دیگر معلمین کی عظیم توحیدی تعلیمات سے اٹھیں۔ ان لوگوں نے زیادہ ان لوگوں نے خدائی اطاعت کے لئے زیادہ تر عام لوگوں کی ہی زبان استعمال کی۔ لیکن چونکہ انہوں نے رسمی اور ذات پات کی پابندیوں کی نہ ملت کی اس لئے ان کی تعلیمات سماجی مساوات کی جانب دکھائی دیتی ہیں۔ زیادہ تر معلمین پنجابیوں سے تعلق رکھتے تھے۔۔۔ نام دیو، ایک رنگریز، کبیر ایک جولاہا، رائے داس ایک بھنگی، سین ایک حجام، دادو ایک روئی دھننسی والا، دھتنا ایک جٹ کسان۔ (234) کلی اور ارجمن کی شاعری میں خدا کے وفاوار پر ستار کسانوں اور دیسی نمبردار کی صورت میں ظاہر ہوتے ہیں (235)۔ بلاشبہ یہ تحریک کم تر درجہ کی جماعتیں کے سماجی پیمانہ میں اوپر

ابھرنے پر زور دینے کو پیش کرتی ہے۔ کم تر ذاتوں کے لئے اس کا کھلنا بھی اس کی ایک سمجھ سے بالاتر کارنامہ ہے، جس کا ہماری تاریخ میں کوئی علمی نمونہ موجود نہ ہے۔ ستانی بھی ایک ایسا فرقہ تھا جو اس تحریک سے تعلق رکھتا تھا، جیسا کہ ان کے صحائف صاف طور پر بتاتے ہیں۔ 1672ء میں نارنول علاقہ میں ان کے انقلاب نے مغل سلطنت کو دھچکا لگایا۔ اس وقت کی ایک ہندی نظم نے ان کی تعداد ”ایک کروڑ گنواروں (دیہاتیوں) پر مشتمل بتائی (236) اور ایک نیم سرکاری مسorch، ساقی مستعد خال نے تسلیم کیا کہ جگ میں انہوں نے ”مہابھارت“ کے مناظر (و اقعات) دھرا دیئے (237)۔

اس فرقے کی تخلیل بہت وچپی کی حامل ہے۔ معموری کہتا ہے کہ وہ کسان تھے اور چھوٹے سرمایہ والے بقالوں (بیجوں) کی صورت میں تجارت کیا کرتے تھے (238)۔ اس لئے کچھ کسانوں کے بارے میں اس بات کا بھی امکان ہے کہ تجارتی پیشہ میں بھی داخل ہونا چاہتے تھے اور بیجوں کا درج حاصل کرنا چاہتے تھے۔ ساقی مستعد خان کہتا ہے کہ ان کی صفوں میں تمام درجات کے کم تر لوگ شامل تھے: لوہار (5)، نجار، بھنگی، اور چمار، (239) اور اسار داس ناگر جب کچھ دیر تک اس طبقہ کے رواجات کی گندگی اور نیاکی، ان کے سوئر کا گوشت کھانے اور کتے کے ساتھ ان کی مہاشلت کا تذکرہ کرتا ہے تو وہ بھی (ساقی مستعد خال کی) اس بات کی توثیق کرتا نظر آتا ہے (240)۔ تب یہاں ہم ممکنہ طور پر کم تر عناصر کو ایک ذات پات سے مبرأ گروہ کے تحفظ کے تحت خود کو بطور کسان (گروہ کے) تسلیم کروانے پر زور دیتے ہوئے دیکھتے ہیں۔

ستانی ٹکست کھا گئے اور تباہ ہو گئے۔ لیکن سکھ کامیاب رہے اور وہ ہمیں ایک ایسی بغاوت کی پیش کش کرتے ہیں جہاں پر کسان توحید اور قیادت کے تحت باغیوں کی حیثیت سے نظر آتے ہیں۔ وسط ستر ہویں صدی کے ایک ہونہار مشاہدہ کرنے والے سے اس بات کی توثیق ہوتی ہے کہ جاؤں نے سکھ طبقہ میں ایک بالاتر حیثیت حاصل کر لی تھی۔ اور ”جاث“ وہ مزید کہتا ہے، سے مراد پنجاب مکتبہ میں ”ایک دیہاتی“، ”ایک گنوار“ ہے (241)۔ اس غیر ممتازہ کسان گروہ کے علاوہ، معاشرہ نے رذیل اور کم

ترزاں کے افراد کو بھی تسلیم کیا۔ بندہ نے کم ترین بھنگیوں کو کہ جن سے زیادہ گندی نسل ہندوستان میں کوئی نہ تھی اعلیٰ عمدوں پر فائز کیا (242)۔ ایک بعد کا سورخ بہت سے سکھ سرداروں کے بارے میں بتاتا ہے جو نجاروں، چماروں، اور جاؤں کی طرح پیدائشی کم تر تھے (243)۔ جیسا کہ ستانیوں کے درمیان ہوا تھا، یہاں پر بھی ہم کم تر گروہوں کی طرف سے سنکریتیت کے ذات پات سے مبرا تبادل کے ذریعہ سماجی برتری کے حصول پر قابل اور اک زور آزمائی دیکھ رہے ہیں۔

یہ ایک اہم سماجی کارنامہ ہے لیکن جب اس نے کم ترجمہ درجہ سے سماج کے حقوق سے علیحدگی اختیار کر لی تو سماجی نظام کے بڑے عناصر میں کوئی تبدیلی نہ کی۔ یہاں تک کہ گرو گوبند سنگھ کی لمبی فارسی نظم میں جو اور نگزیب کی مخالفت میں تیار کی گئی، کسانوں پر ہونے والے مظالم کا کوئی تذکرہ نہیں ہے (244)۔ انہاروں اور انیسویں صدی کے سکھ عمدوں کی زرعی تنظیم میں ان کو ان کے پیش روؤں سے ممتاز کرنا بہت مشکل ہے (245)۔

مغلیہ سلطنت کی ناکامی زیادہ تر زرعی انتشار سے ہوئی جس نے اس کو نگل لیا اور جس کا نتیجہ کامیابی اور ناکامی کے متفاض نتائج والی بغاوتیں تھیں۔ جیسا کہ ہم دیکھ چکے ہیں، کسان بہت زیادہ حد تک ان بغاوتوں میں شامل تھے اگرچہ ہر بغاوت میں کسانوں کے لئے اپنا کوئی مقصد نہ تھا اور ان کے لئے بنیادی حالات غیر تبدیل شدہ ہی رہے۔

یہ بات کہ عمد جدید سے قبل کے انقلابات عمومی طور پر کامیاب کیوں نہیں ہوئے ایک ایسا مسئلہ ہے جس پر مشکل سے ہی بحث و مباحثہ کی ضرورت ہوتی ہے بہر حال ان ہندوستانی دیکی بغاوتوں کے مخصوص پبلو، احتیاط طلب توجہ کے مستحق ہیں۔ میرے نزدیک اس کا بنیادی سبب ان کی تقابلی رجعت پسندانہ طبقاتی شعوری سطح ہے۔ چین میں محصول میں کمی کے لئے خاص مطالبات کے ساتھ کسانوں کی بغاوتیں عمد وار تبدیلیاں لائیں۔ 1381ء کی انگلش بغاوت اور سولہویں صدی میں جرمنی میں کسانوں کی جنگوں میں، کسان اپنے قانونی و معائشی درجہ میں مخصوص تبدیلیوں کے تحفظ کے مقاصد کے ساتھ سامنے آئے۔ دوسرے لفظوں میں کسان اپنی شعوری سطح میں، ایک طبقہ کے

طور پر مقالیں آیا۔ یہاں یہ پہلے طے شدہ بات ہے کہ ہندوستانی کسانوں کے انقلاب ایک قابل ذکر نقص کی نشاندہی کرتے ہیں۔ کسانوں نے ایک زمیندار کی بغاوت کو ایندھن دیا (جیسے مرہٹے)، ایک علاقہ (دو آبہ) میں بغاوت کی یا ذات (جات) کے طور پر، یا ایک فرقے (سکھ۔ سنتاہی) کے طور پر، لیکن ایسے مشترک مقاصد کو تسلیم کروانے میں ناکام رہے جو تنگ حدود سے بالاتر ہوتے۔

جو کچھ میں نے کہا اس کا مقصد تاریخی ناکامی کی کم از کم عارضی (اور جزوی) کوشش ہے۔ ہمارے سماج میں ذات پات کی تقسیمیں، کسانوں اور کم تر محنت کشوں کے درمیان بڑی خلیج، زمینداروں کی گھری جڑیں رکھنے والی حاکیت، غالباً ان سب ہی کا اس نتیجہ کو اخذ کرنے میں ایک کروار ہے۔ اب بھی یہ تسلیم کرنا پڑے گا کہ کسی تندیب میں کسانوں کے کروار کے جیسے پیچیدہ مسئلہ پر کوئی حرفاً آخر نہیں بیان کیا جاسکتا۔

سترهویں اور اٹھارویں صدی جس پر میں نے اپنا مضمون ختم کیا ہے، اس پر ہندوستانی کاشتکاری کی تاریخ ختم نہیں ہو جاتی۔ اپنی خود بیداری کے حصول کی جانب کسانوں کا پہلا قدم، قوی تحریک کا ایک کارنامہ ہے۔ جس کے لئے کسان زیادہ تر خود فائدہ دار (حقدار) ہیں۔ بہر حال یہ بھی ظاہر ہے کہ تقسیمیں اور خرافات، ابھی تک کسانوں اور دیکی غرباء کے مابین ان جوڑوں کے اتحاد کو چھپائے ہوئے ہیں جو کہ ہندوستان میں ایک منصفانہ سماج کی جانب گامزن ہونے کے لئے بہت ضروری ہیں۔

## References :

1. For the information used in this paragraph, I have relied on my colleague M.D.N. Sahi's paper 'Early History of Agriculture in Pre- and Proto-Historic India', read at the Indian History Congress, Bodhgaya, 1981 (cyclostyled).
2. V. Gordon Childe, Man Makes Himself, London, 1948, p. 123.

3. The Threshold of Civilization. New York, 1975, pp. 40ff. Not all the evidence, specially such as inferences from art, can be beyond dispute.
4. The simple carbon-dates (based on half-life of 5730 years) are given in Bridget and Raymond Allchin, The Birth of Indian Civilization, 1968, p. 140; and there are useful discussion in D.P. Agarwal and A. Ghosh (eds.), Radio-carbon and Indian Archaeology, Bombay, 1973, pp. 205-10, and in *purtattava*, No. 7 (1974), pp. 65-73. Calibration has resulted in pushing back the lower date of the culture and considerably lengthening its span.
5. For the toy clay wheeled carts and bronze oxen found at the Indus sites, see Stuart Piggott, Pre-Historic India, 1950, pp. 176-77. The humped ox (*zebu*) of the Indus culture was particularly suited for tractions: the hump made possible such an effective harness. Kosambi's objections in An Introduction to the Study of Indian History, Bombay, 1956, pp. 63-67 were grounded on the lack of positive evidence for the plough, and a conjectured small six of surplus owing to the presence of only two cities in contrast to Mesopotamia. There are some comments on the negative evidence in D.H. Gordon, The Pre-Historic Background of Indian Culture, second edition, Bombay, 1960, pp. 70-71.
6. Indian Archaeology 1968-69-A Review, New Delhi, 1971, pp. 29-30, and Plate XXXIV. The ploughed field is described as 'pre-Harappan' since it is covered by Harappan occupation strata.
7. For wheat and barley, John Marshal, Mohenjodaro and the Indus Civilization, London, 1931, pp. 586-87. G. Watt says of the six-row barley that it is 'almost the only cultivated from (of barley) in India'. See Economic Products of India, IV, London, 1890, p. 275. The bordum adgare and bexatichaum are identical varieties (but see also S. Piggot, Pre-Historic India, p. 153). For other information on the crops, see Piggott, Pre-Historic India, and Sahi, 'Early History of Agriculture'.
8. Marshall, Mohenjodaro and the Indus Civilization, I, pp. 31-32. The variety of cotton was found to be 'closely

related' to gossypian oreum and thus confirmed a finding, already made on botanical grounds, that this variety was 'quite an ancient if not more ancient than any other cotton'. See G. Watt, Commercial Products of India, London, 1908, p. 577.

9. Peasant, State and Society in Medieval South India, Delhi, 1980.
10. The classical statement is in Marx, 'The British Rule in India' (1853), reprinted in Karl Marx and Frederick Engels, On Colonialism, Moscow, n. d., p. 33.
11. See V. Gordon Childe, What Happened in History, revised edition, 1954, p. 132.
12. D. D. Kosambi, Introduction, pp. 59-61. He possibly overstates there role of religion when he argues that force (through bronze weaponry) was rendered superfluous by the solidifying role of religion, p. 59.
13. R.E.M. Wheeler, 'Harappa 1946, the Defences and Cemetery 38', Ancient India, No. 3, January 1947, pp. 78-83; D. D. Kosambi, Introduction, pp. 66-90.
14. One should always use the word 'Aryan' with the reservations which Romila Thapar has so cogently urged in her Presidential Address to the Ancient India section of the Indian History Congress, Proceedings of the Indian History Congress, Varanasi session (1969), pp. 15-46. There can absolutely be no racial elements involved in it.
15. On the absence of the horse in the Indus culture see Bridget and Raymond Allchi, Birth of Indian Civilization, p. 260. The Aryan success seems to parallel that of the Hyksos who overran Egypt with their chariots in the eighteenth century B.C.
16. See Leonard Wooley, The Beginning of Civilization (UNESCO History of Mankind, 161, I, part 2), London, 1965, p. 190. The point is lightly touched upon by Sarva Daman Singh, Ancient Indian Warfare, with special reference to the Vedic period, Leiden 1965, p. 31, but is specially noted by Sir Mortimer Wheeler in his foreword to the book.

17. R.S. Sharma, *Sudrassn in Ancient India*, Delhi, 1958, p. 26: see also his article 'Conflict, Differentiation and Distribution in Rigvedic Society', *Indian Historical Review*, IV (1), pp. 1-12.
18. B. S. K. Das, *Economic History of Ancient India*, Calcutta, 1937, pp. 28-29.
19. See Das, *Economic History*, p. 32; and N. Bandyopadhyaya, *Economic Life and Progress in Ancient India*, Calcutta, 1965, pp. 130-31. The word held to mean rice is dhanab; see however, Kosambi, *Introduction*, p. 83.
20. Kosambi, *Introduction*, pp. 70-71.
21. Ibid., p. 83.
22. Bandyopadhyaya, *Economic Life*, I, p. 125.
23. Das, *Economic History*, pp. 25-26.
24. See Dev Raj Chanana, *Slavery in Ancient India*, 1960, p. 0.
25. Kosambi, *Introduction*, pp. 92-93. Women slaves were particularly prized, Chanana, *Slavery*, pp. 20-21; but this does not necessarily mean that they and their children could not be put to work for their masters.
26. Stuart Piggot, *Pre-Historic India*, p. 228. It has not so far been found among the tools of the 'Copper Hoard' people, however.
27. B. B. Lal, 'The Copper Hoard Culture of the Ganga Valley', *Antiquity*, XLVI, pp. 282-87; R. C. Gaur, 'The Ochre-Coloured Pottery', *South Asian Archaeology*, 1973, edited by van Lohuizen de Leeuw and Ulbagho 1974, pp. 53-62. The dating is on the basis of thermoluminescence; after the calibration of the carbon-dates of the Indus culture, the OCP culture can no longer be regarded as contemporaneous with it, excepting its last phase.
28. See K.A. Chowdhury, *Ancient Agriculture and Forestry in Northern India* (a report on plant remains at Atranjihera), Bombay, 1977, pp. 6-63; and Sahi, 'Early History of Agriculture'.

29. For an illuminating survey of the pre-history of iron, see Leonard Woolley, *The Beginnings of Civilization*, pp. 277-83.

30. Dilip Chakrabarti, 'The Beginning of Iron in India', *Antiquity*, I., (1975), pp. 118-19. His date is 800 BC for the upper Gangetic basin and 750 BC for 'Eastern India'. M.D.N. Sahi, however, argues for as early a period as the thirteenth century BC on the basis of the evidence from Eran and Ahar in central India. *Proceedings of the Indian History Congress*, Bombay (1980), session pp. 104-11. The precise time limits of the PGW culture are difficult to set because of the varied carbon-14 dates at different sites. B. B. Lal has summed up the evidence in a cyclostyled monograph, 'The Painted Grey Ware Culture', 1981, pp. 34-37.

31. For the references to iron in the Atharvaveda see Bandyopadhyaya, *Economic Life*, I, pp. 158-60. A synthesis of archaeological and literary materials is offered in R. S. Sharma, 'Class Formation and its Material Basis in the Upper Gangetic Basin', *Indian Historical Review* (IHR), II (1), 1975, pp. 1-13.

32. See B.B. Lal, 'Painted Grey Ware Culture', pp. 5-8. About 650 PGW sites are said to have been discovered.

33. K.A. Chowdhury, *Ancient Agriculture*, p. 63; Sahi, 'Early History of Agriculture'.

34. Kosambi, *Introduction*, p. 144.

35. Narendra Wagle, *Society of the Time of the Buddha*, Bombay, 1966, p. 151.

36. See references in Badhyopadyaya, *Economic Life*, I, pp. 133-34; Das, *Economic History*, pp. 90-91.

37. Cambridge History of India, I, edited by E. J. Rapson, Delhi reprint 1955, pp. 114-15. The presence of 'serfs' is doubted by R. S. Sharma, IHR, II (1), p. 8.

38. R. Fick, *The Social Organization of North East India in Buddha's Time*, English translation, Calcutta, 1920, 243-44; and Atindra Nath Bose, *Social and Rural Economy of Northern India*, 600 BC-AD 200, Calcutta, 1970, pp. 62-93.

39. See Sibesh Bhattacharya, 'Land System as Reflected in Kaudlya's Arthashastra', Indian Economic and Social History Review (IESHR), XVI (1), pp. 85-95.
40. U.N. Ghoshal, Contributions to the Hindu Revenue System, Calcutta, 1929, pp. 29-31, 34; Kosambi, Introduction, p. 215.
41. B.B. Lal, 'Painted Grey Ware Culture', pp. 22-23.
42. Bones of wild animals (staf, nilgai and even leopard), evidently eaten, have been found at the PGW sites of Hastinapura and Attajikhera, ibid., p. 17. One is reminded of Asoka's taste for peacocks and deer; he still ate their meat when the number of animals daily killed in his kichedn had been vastly reduced (Rock Edict I).
43. Kosambi, Introduction, pp. 121-23. For the Nisadas, see Vivakanandtha, 'From Tribe to Untouchable; the Case of Nisadas', Indian Society; Historical Probing, edited by R. S. Sharma and V. Jha, New Delhi, 1974, pp. 69-75.
44. R. C. Majumdar (ed.), The Classical Accounts of India, Calcutta, 1960, pp. 225, 237, 264.
45. Fick, indeed, believed on the basis of the evidence of the Jatakas that the land was 'mostly in the possession of Brahmanas' (Social Organisation, p. 241).
46. See R. S. Sharma in IHR, II (1), pp. 8-9.
47. The Laws of Manu, translated by G. Buhler, Oxford, 1886, pp. 420-21.
48. B. B. Lal, 'Painted Grey Ware Culture', p. 13. A sickle and hoe-tip have been found at the PGW site of Jakhera (ibid., p. 13); and this suggests a slight modification of the statement that 'iron agricultural implements' begin only with the NRP. R.S. Sharma, IHR, II (1), p. 2. Yet the large relative increase in the number of such implements beginning with remains a fact.
49. What Happened in History, revised edition, 1954, p. 183. The first depiction of a peasant in India, driving a plough with a pair of oxen, is in a Kusana frieze, Ad 200, reproduction in D.D. Kosambi, Culture and Civilization of Ancient India in Historical Outline,

London, 1965, plate 15. The picture may well be of a twentieth century Indian peasant ploughing.

50. Das, Economic History, pp. 93-202.
51. Four such a list see N.N. Kher, Agrarian and Fiscal Economy in the Mauryan and Post-Mauryan Age, Delhi, pp. 379-400. Some individual items on the list, such as maize, groundnut and chilli, are however demonstrably erroneous. Kautilya (*Arthashastra*, II:24) specifies the major crops sown for the spring and autumn harvests: see *Arthashastra*, translation by Shamastry, Mysore, 1956; pp. 127-31.
52. For this second 'urban revolution', see A. Ghosh, *The City in Early Historical India*, Simla, 1973; and R.S. Sharma's review in IHR, I(1), pp. 98-103.
53. Kosambi, Introduction, p. 130. One would wish for a more explicit statement of this practice in view of its importance.
54. See accounts of Diodorus Siculus and Strabo, translations in R. C. Majumdar (ed.), *The Classical Accounts of India*, Calcutta, 1960, pp. 237, 264, 287 (note 20). It is possible that the 'land tribute' represents the king's traditional levy of one-sixth of the produce also laid down by Kautilya.
55. R.S. Sharma, *Sudras*, pp. 146-49. See also Kosambi, Introduction, pp. 219-20. Sibesh Bhattacharya, *Indian Economic and Social History Review* (IESHR), XVI(1), pp. 85-86 is right in pointing out that Kautilya does not recommend peasant ownership but Sharma, whom he criticizes on this score, seems quite well aware of the distinction between peasant cultivation and peasant ownership and also of the rather vague connotation of karshaka, which may mean peasant as well as agricultural labourer. But the *Arthashastra* in the present uses the term clearly enough in the sense of peasant cultivator.
56. See Sharma, *Sudras*, pp. 230-31; also *Journal of Bihar Research Society* (IBRS), LXIV, III and IV, 1958, p. 8.
57. Sharma, *Sudras*, p. 178.

(1). pp. 32-33. The Chola inscriptions have Peringurimakkal, 'the great men of the assembly', Burton Stein, Peasant State and Society, p. 145.

125. For the sabbas of the brahmana villages in the Chola kingdom, see Altekar, State and Government, pp. 231-35, and Burton Stein, Peasant State and Society, pp. 145ff. Kosambi in Introduction, pp. 301-10, has some charming pages on the brahmana village communities of Goa, a combination of recorded information (traced to the fourth century) and his own recollections. See also his Myth and Reality, Bombay, 1962, pp. 152-71; Baden-Powell, 'The Villages of Goa in the Early Sixteenth Century', Journal of the Royal Asiatic Society (IRAS), 1900, pp. 261-91; and Moserrate's description (1579), translated by Hosten, Journal of the (Royal) Asiatic Society of Bengal (JASB), NS, XIII (1922), pp. 351-52, 365.

126. Kosambi, Introduction, pp. 227, 253-54.

127. Ibid., p. 312.

128. See B.N.S. Yadava, Society and Culture, p. 267.

129. See Karashima, Proceedings of the First International Conference Seminar of Taril Studies, p. 429, on the responsibility of the ur (assembly in non-brahmana villages) to pay tax (irai) on the village land.

130. Zia Barani, Tarikh-I-Firuz-Shahi, edited by Sayyied Ahmed Khan, W.N. Lees and Kabiruddin, Calcutta, 1860-62, p. 287 (henceforth referred to as 'Barani')

131. U.N. Ghoshal, Contributions to the History of the Hindu Revenue System, second edition, Calcutta, 1972, pp. 275-77, 280, 283-86, 299, 307, 319. See however, D.N. Jha, Revenue System of Post-Mantra and Gupa Times, Calcutta, 1967, pp. 53-56.

132. See W.H. Moreland, Agrarian System of Moslem India, Cambridge, 1929, pp. 5-6.

133. U.N. Ghoshal, Hindu Revenue System, p. 71.

134. Arthashastra, 11:15 translated by Shama Sastry, Mysore, 1967, p. 99.

135. Translations of the passages in Diodorus Siculus and Strabo are in R.C. Majumdar (ed.), Classical Accounts

of India, pp. 237, 264. There is some doubt as to whether Strabo means that the peasants paid or received one-fourth of the produce. Diodorus is apparently unambiguous here, *ibid.*, 287, n 20; but see U.N. Ghoshal, Hindu Revenue System, pp. 224-29.

136. See U.N. Ghoshal, Hindu Revenue System, p. 252; D.N. Jha, Revenue System, pp. 43-45.

137. D.N. Jha in Land Revenue in India-Historical Studies, edited by R.S. Sharma, Delhi: 1971, p. 5.

138. D. N. Jha, Revenue System, p. 43.

139. Indian Feudalism, p. 265. For these taxes see Lallanji Gopal, Economic Life of Northern, India, 700-1200, Delhi, 1965, pp. 32-70.

140. Subha itaratnakosa of Vidyakara, cited by Kosambi, Introduction, p. 268, and Sharma, Indian Feudalism, p. 267.

141. Kosambi sets out his theory in Introduction, pp. 274ff, in two chapters: the description of 'Indian Feudalism' as compared with European is given on pp. 326-28. Alienation of tax rights by rulers led to 'feudalism from above', while in 'feudalism from below' a class of 'land owners developed within the village, between the state and the peasantry, to wield armed power' over the population, *ibid.*, p. 275. Sharma in his seminal work, Indian Feudalism, does not seem to consider the latter process as contributing to feudalism. Sharma summarizes his conclusions on pp. 263-72.

142. Sharma's own date (Indian Feudalism, p. 283). See Rushton Coulborn's perceptive remarks (in spite of his excessively narrow view of feudalism) on the role of brahmanas in Comparative Studies in Society and History (CSSH), X (3), 1968, pp. 57-59, especially the note on p. 359.

143. R.S. Sharma, IHR, I (1), p. 5; B.N.S. Yadava, JHR, III (1), p. 44. The paucity of coins, as index of the decline, is also commented upon by Lallanji Gopal, Economic Life, pp. 215-21.

144. See R.S. Sharma, Indian Feudalism, pp. 156-209; B.N.S. Yadava, Society and Culture, pp. 136-63.

145. V.R.R. Dikshitar, War in Ancient India, Madras, 1944, pp. 165-66.

146. On the ineffectiveness of cavalry without and stirrup, see Sarva Daman Singh, Ancient Indian Warfare, pp. 69-71. The arrival of the saddle in the West is dated first century AD, but its spread was slow; Lynn White Jr, Medieval Technology, pp. 7-8. A saddle is probably shown in a Khajuraho sculpture of the tenth century, Vidya Prakash, Khajuraho, Bombay, 1967, p. 38 and plate 47. On the stirrup, see Irfan Habib, 'Changes in Technology in Medieval India', Studies in History, II (1), 1980, pp. 25-26.

147. Chachanama, edited by Umar Daulpota, Delhi, 1939, p. 169.

148. The historical implications of the emergence of the Rajput horseman are missing in most discussions of the period, but Coulbom, almost by chance, draws a linguistic parallel between the rajaputra and the 'knight', CSSH, X (3), 1962, p. 369n.

149. On the emergence of the Rajputs, see B.D. Chattopadhyaya, 'Origins of the Rajputs', IHR, III (1), pp. 59-82.

150. On the groups of villages, many of which survive as traditional territorial division under different Rajput clans, see Irfan Habib, 'Distribution of Landed Property in Pre-British India', Enquiry, NS. II (3), 1965, p. 42, where other references will be found; pp. 59-108 of this volume.

151. Barani, pp. 287-88, 291.

152. I have tried to trace this transformation (thirteenth-fourteenth centuries) in The Cambridge Economic History of India, Vol. I, edited by T. Ray Chaudhuri and Irfan Habib, Cambridge, 1982, pp. 54-60. The predominance of the Rajputs among the zamindar clans recorded against individual parganas in Akbar's empire with numbers of retainers (horse and foot) (*Ain-i-Akbari*: Account of the Twelve Subar) is proof enough of the 'Indian-feudal' roots of that class.

153. Manu, X, 34; Buhler's translation, p. 410.

154. R.S. Sharma, Indian Feudalism, p. 298. Also see R.D. Banessi. The Palas of Bengal., Reprint, Varanasi, 1973, pp. 44-51.

155. H. C. Ray, The Dynastic History of Northern India, I, Calcutta, 1931, p. 364.

156. See Kosambi's general obseravation about 'Islamic raiders.... Breaking down hidebound custom in the adoption and transmission of new techniques', in Introduction, p. 370.

157. The evidence is presented in my address, 'Technology and Society in the Thirteenth and Fourteenth Centuries', Proceedings of the Indian History Congress, Varanasi, 1969, pp. 149-53, 161, to be read with the additions and revision made by me in 'Changes in Technology in Medieval India', Studies in History, II (1) (1980), pp. 18-20. In the latter paper (p. 19), I noted evidence for the potgarland in India from the sixth and seventh centuries. Lallanji Gopal brings together many passages bearing on the araghatta in his Aspects of History of Agriculture in Ancient India, Varanasi 1980, pp. 114-8; but his insistence that gearing is pre-medieval seems excessive pleading.

158. Studies in History, II (1), p. 22.

159. Ibid., pp. 23-24.

160. Ibid., pp. 28-29. Silks other than mulberry, such as tasar and eri, have probably a much older history in India.

161. Irfan Habib, 'Technology and Economy of Mughal India', IESHR, XVII (1), p. 3.

162. Ibid., pp. 4-6.

163. After a fairly sympathetic speculation on the caste system (even pointing to an Iranian parallel), Alberuni remarks: 'We Muslims, of course, stand entirely on the other side of the question, considering all men as equal, except in piety'; Alberuni's India, translated by Edward, C. Sachan, I, London, 1910, p. 100. Such counterposition of the theoretical equality in Islam and the caste system stands unique in medieval literature, and clearly Alberuni was by no means representing the general trend. To most Muslim writers (of whom Barani,

author of the Tarikh-I-Firuz Shah, 1357, is the outstanding spokesman), a stable hierarchy was the most praiseworthy social idea.

164. 'In our countries the people who are nomads of the steppes are distinguished by names of different tribes; but here in (in Hindustan) people settled in the country and villages are distinguished by names of tribes.' Babur, Baburnama, Br. Mus. MS. Or 714f 410a; see A.S. Beveridge's translation, II, p. 518. Kosambi would have appreciated this analogy with tribes.

165. See Dr Ibbetson's remarks on the condition in western Punjab, 'where Islam has largely superseded Brahminism', Punjab Castes, Lahore, 1961, pp. 10-11.

166. Chachanama, edited by U. Daudpota, pp. 214-16; these pages and also pp. 47-48 for the earlier disabilities. A later Governor reached Manu in insisting that the jatis should be accompanied by dogs, Balazuri, *Futuh al-Buldan*, in Elliot and Dowson, History of India as Told by its Oun, Historians, I, London, 1867, p. 129. See also Manu, X, 51; Buhler's translation, p. 416.

167. Col. James Skinner, *Tashrib-ul-Aqwam* (AD 1825), MS BR. Mus. Add. 27, 255, ff. 187a 188a. This work describes very accurately the castes and their traditions in the Haryana region at the time.

168. See an important paper by Dharm Kumar, 'Caste and Landlessness in South India', CSSH, IV (3) (1962), pp. 338-63; also her book, Land and Caste in South India, Cambridge, 1965, especially p. 161.

169. Tarikh-I-Firuz-Shahi, p. 287. On balahar, see H.M. Elliot, Memoirs of the History, Folklore and Distribution of Race in the North-Western Provinces, II, edited by John Beames, London, 1869, p. 249; and Irfan Habib, Agrarian System of Mughal India, pp. 120-21.

170. Hiroshi Fukazawa, 'Rural Servants in the Eighteenth Century Maharashtrian Village—Demiurgic or Jajmani System', Hitor subashi Journal of Economics (HJE), XII (2), 1972, pp. 14-40.

171. It is practically found almost whereeve one looks. When the English temporarily took possession of Broach

(Gujarat) in 1776, the Collector reported: 'That a certain proportion of the land of each village is regusitic to be set apart for the common services of the village is according to the custom of the country true.' Selections from the Letters.... In the Bombay Secretariat, Home Series, edited by G.W. Forrest, II, Bombay, 1887, p. 184.

172. In the confrontation of town and bedouin in Arabia, Islam was hostile to the bedouin. See the Quran, IX, 97, 98. See also Lokkegaard, Islamic Taxation in the Classic Period, Copenhagen, 1950, p. 32.
173. E. Ashtor, A social and Economic History of the Near East in the Middle Ages, is a competent survey with useful references. A useful guide to conditions in the Islamic East is G. Le Strange's classic work, Lands of the Eastern Caliphate, Cambridge, 1905 (reprinted, 1930).
174. That the essential difference between the invader and defender was one between mounted archer and swordsman or lancer was first pointed out by Simon Digby, Horse and Elephant in the Delhi Sultanate, Oxford, 1971, pp. 15ff. See also Irfan Habib, Studies in History, II (1), pp. 25-27.
175. Behind this need lay the hesitation of the Sultans in paying their own cavalry troopers by assignments of villages instead of in cash. See Barani, pp. 163-64, 220-21, 303, 324, 553; Afif, Tarikh-I-Firuz-Shahi, Bib. Ind. Calcutta, 1850, pp. 94-96.
176. See V. Barthold, Iran, translated by G. K. Nariman, edited by I. H. Jhabvala, in Post humous Works of G.K. Nariman, Bombay, 1935, pp. 142-43.
177. This immensely fruitful insight belongs to W.H. Moreland See his Agrarian System of Moslem India, especially pages 289-92. The system as it worked in the Delhi Sultanate is also discussed in Cambridge Economic History of India (CEHI), I, pp. 68-75. For the Mughal empire, see my Agrarian System, pp. 257-97, and M. Athar Ali, The Mughal Nobility under Aurangzeb, Bombay, 1966, p. 95.

178. Introduction to a new edition of Elliot and Dowson, History of India as Told by its Own Historians, II. Aligarh, 1952, pp. 36-82.

179. My own views are set out in 'Economic History of the Delhi Sultanate-An Interpretation', IHR, IV (2), pp. 287-88.

180. I have presented the evidence in IHR, IV (2), pp. 289ff. It is possible that there was a modest revival of commerce and towns before the Ghorian conquests to which Sharma draws attension, Indian Feudalism, pp. 242-62. B.D. Chattopadhyaya, 'Trade and Urban Centuries in Early Medieval India', IHR, I(2), pp. 203-19, even contests Sharma's thesis of the earlier urban decline; but it is difficult to evaluate the evidence he adduces, since it is not Sharma's position that the towns completely disappeared after the Guptas or that no new towns were founded at all. These cuestions may ultimately be resolved more precisely by archaeology; it would seem, however, that the thirteenth century does mark an immense extension of urban sites whose remains have survived.

181. CEHI, I, pp. 167-71.

182. On this relationship, my own arguments is presented in 'Potentialities of Capitalist Development in the Economy of Mughal India', Enquiry, NS, III(3), pp. 1-56 (pp. 189-232 of this volume), especially pp. 22-36.

183. For Alauddin Khalji's measures, the basic source is Barani, pp. 287-88.

184. Moreland, Agrarian System of Moslem India, pp. 16-18, held that in its approximation to 'economic rent', the tax was essentially Islamic in origin, while in its being fixed at a uniform share irrespective of crop, it had Hindu antecedents.

185. For a clear-headed account of agrarian taxation under the Sultanate, see Moreland, Agrarian Systa, of Moslem India, pp. 21-65; I offer a description in CEHI, I, pp. 60-68.

186. See Irfan Haib, Agrarian System, pp. 190-96, and the references given there. There has been much work since

then on revenue administration, but it has tended uniformly to confirm this finding.

187. Harbanis Mukhia seems to me to miss this point when he says that the Sultans in imposing their heavy land tax were merely following earlier precedents, *Journal of Peasant Studies* (JPS), VIII (3), 1981, p. 292.

188. Barani, pp. 287, 288, 291-420.

189. Irfan Habib, *Agrarian System*, p. 150 and n.

190. Barani, p. 287.

191. See Irfan Habib, *Agrarian System*, pp. 230-33.

192. Insha-I-Mahru, edited by S.A. Rashid Lahore, 1965, pp. 61-63.

193. Irfan Habib, *Agrarian System*, pp. 715-16. See also the seventeenth-century documents from Gujarat discussed by B.R. Grover in *Proceedings of the Indian History Congress*, Delhi session, 1961, pp. 152-55.

194. See CEHI, I, p. 90.

195. Irfan Habib, *Agrarian System*, pp. 322-23.

196. Barani, pp. 287-88, 291. On the Khot, see IESHR, IV (3), pp. 212-13.

197. Ibid., p. 430.

198. I omit giving detailed references here, because I have little substantial information to add to my description of zamindars in *Agrarian System*, pp. 136-89. See also an important paper by S. Nurual Hasan, "Zamindars under the Mughals" in *Land Control and Social Structure in Indian History*, edited by L.E. Frykenburg, London, 1969.

199. A discussion of the zamindars' share in the surplus occurs in my *Agrarian System*, pp. 144-54. Moosvi argues in favour of a higher share of the zamindar; IESHR, XI (3), pp. 359-74.

200. He is correct even in saying that the pre-Islamic potentates were recognized as landowners. Rantas are found selling or mortgaging their lands in two thirteenth-century inscriptions from UP. The Jaunpur briki inscription of 1217 has been published by V.S. Agrawala in *Journal of UP Historical Society* (JUPHS), XVIII (1 and 2), 1945, pp. 196-201; the Kasrak inscription of

1227 is being published by my colleague Dr. Pushpa Prasad, to whom I am indebted for the information.

201. Risala Ahkam-I-Arazi, Aligarh MSS, Abdus Salam Arabiya 331-10 ff 43v-62a, Lytton Arabiya Mazhab (2), 62 ff, 53v-62. For his biography (such as is known) see Abdul Hai Hassani, Nazhatu-Ikhawatir, VI, Hyderabad (Dn), 1376/1907, p. 278.

202. Irfan Habib, Agrarian System, pp. 118, 141-44.

203. As a result, Moreland (Agrarian System of Moslem India, pp. 122-23) was inclined to equate the Mughal zamindar with vassal chief only. See also P. Saran, The Provincial Governments of the Mughals (1526-1658), Allahabad, 1941, p. III and n., for a similar view.

204. Shaikh Nasiruddin in his conversations, Khairú-l-Majalis, recorded (c. 1354) by Hamid Qalandar, edited by K.A. Nizami, Aligarh, pp. 140, 272. Land, being abundant, is not considered a requirement (CEHI, p. 48).

205. Evidence of such concessional rates from eastern Rajasthan is presented in Dilbagh Singh, 'Caste and the structure of Village in Eastern Rajasthan during the Eighteenth Century', IHR, II (2), pp. 299-311; by S.P. Gupta for the late seventeenth century in Proceedings of Indian History Congress, Aligarh session, 1975, pp. 235-37; and by R.P.Rana, IESHR, XVIII (3 and 4), pp. 291, 326. The miras tenures of Maharashtra are of similar character, and such privileged strata would be found practically everywhere. In northern India they are often called 'khwud-kasht' peasants.

206. Original text of Todat Mal's memorandum, Akbarnama, Br. Mus. Add 27, 247, f 333b, where the great men are denounced as 'bastards and the headstrong': Abul Fazl, Aim-I-Akbari, I, edited by Blochmann, Bib Ind, p. 286; and Aurangzeb's farman to Rasikdas, Art VI, JASB, II, 1906, pp. 223-55.

207. Barani, p. 287.

208. Barani, pp. 305-6. See also Moreland, Agrarian System of Moslem India, pp. 37-38. Elsewhere, Barani himself says that the peasants under the same Sultan sold grain to merchants at fixed prices in order to pay the revenue,

which must then have been paid in cash (pp. 304-5, 307).

209. Irfan Habib, *Agrarian System*, pp. 236-40.

210. The detailed argument for this is advanced by me in *Enquiry*, NS, III (3), pp. 32-36.

211. S.N. Hasan, K.N. Hasan and S.P. Gupta, *Proceedings of the Indian History Congress*. Mysore session, 1966, pp. 249, 263, Tables I and V.

212. See the data on agrarian usury in my article 'Usury in Medieval India'. CSSH, VI (4), pp. 394-98.

213. Malikzadā, *Nigma-I-Munshi* (compiled 1684), Lucknow, 1884, p. 139.

214. Chhatar Mal, *Diwan-pasand*, Br. Mus. Or, 2011, ff 7b-8a. The work was compiled some time before 1824, in the Doab area.

215. Khasra document discussed by S.P. Gupta, *Medieval India — A Miscellany*, IV, Bombay, pp. 168-78.

216. Evidence of Mughal documents on this is set out in *Agrarian System*, pp. 125-27.

217. See Satish Chandra, 'Some Aspects of Indian Village Society in Northern India during the Eighteenth Century'. IHR, I(1), pp. 51-64.

218. I am conscious that I see the effects commodity production on the village community rather differently from how these had seemed to me in *Agrarian System*, pp. 128-29. This is, perhaps, partly because my conception of the community has also changed since then.

219. See *Agrarian System*, pp. 133-34.

220. They are analysed and calendared in IESHR, IV (3), pp. 205-32; see especially pp. 211-17.

221. Ibid., pp. 215-16. The Kachhis and Chamars are termed the 'ancient maliks' of the village in the document (No. 16 of AD 1611). Presumably, they were simply its inhabitants, forced to 'sell' their village upon an inability to pay the revenue.

222. See *Agrarian System*, pp. 100-10.

223. Barani, pp. 472-73.

224. Ibid., pp. 479-80.

225. Tuzuk-I-Jahangiri, edited by Saiyid Ahmad, Ghazipur and Aligarh, 1863-64, pp. 375-76.

226. Insha-I Mahru, p. 75.

227. See Agrarian System, pp. 333-51.

228. Ibid., pp. 339-42. The zamindar aspect of the Jat revolt is stressed by R.P. Rana in a very detailed and informative article based on the Amber records (now at the Rajasthan Archives, Bikaner): 'Agrarian Revolts in Northern India during the Late Seventeenth and Early Eighteenth Century', IESHR, XVIII (3 and 6), pp. 287-326.

229. Saiyed Ghulam Ali Khan, Imadus Su'adat, Naval Kishore, 1897, p. 55.

230. See Satish Chandra, 'Social Background to the Rise of the Maratha Movement during the Seventeenth Century', IESHR, X (3) 197 (3), pp. 209-17, and P.V. Ranade, 'Feudal Content of Maharashtra Dharma', IHR, I(1), pp. 44-50. See also Agrarian System, pp. 349-50.

231. Bhimsen, Nuskha-I Dilkusha, Br. Mus. Or 23, f 139 p-b.

232. Mir Ghulam Ali Azad Bilgrami, Khizana-I Amira, Kanpur, 1871, p. 49.

233. I form this impression from H. Fukazawa, 'Land and Peasants in the Eighteenth Century Maratha Kingdom', HJE, VI(1), June 1965.

234. The bold assertion that access to God could be acquired by men of such low birth is made in beautiful verses composed in Braj by Guru Arjun in the name of Dhanna Jat, where the names and occupations of some of the great preachers are given. Guru Granth Sahib, I, Devanagari text Amritsar, 1951, pp. 487-88; see also p. 109.

235. I have examined these verses in 'Evidence for Sixteenth Century Agrarian Conditions in the Guru Granth Sahib', IESHR, I, 1964.

236. Verses reproduced in Muzaffar Husain, Nama-Muzaffari, I, Lucknow, 1917, p. 255.

237. Ma'asir-I Alamgiri, Calcutta, 1870-73, pp. 115-16.

238. Abul Fazi Mamuri, History of Aurangzeb's Reign, Br. Mus. Or 161, f 148b.

239. Ma'asir-I Alamgiri, pp. 114-15.

240. Futuhat-I Alamgiri, Br. Mus. Add 23, 884, f 61b.

241. Dabistan-I Mazahib, edited by Nazar Ashraf, Calcutta, 1809, p. 285.

242. Muhammad Shafi Warid, Miratu-I Waridat,<sup>0</sup> Br. Mus. Add 6579, f 117b.

243. Imadus Satadat, p. 71.

244. Zafarnama, composed AD 1706 (?), Jalandhar, 1959.

245. One can see this even in Indu Banga's otherwise sympathetic description. Agrarian System of the Sikhs. New Delhi, 1978.

نقطه نظر

## مغرب میں ادارہ سازی کا عمل

انصار الدین سید / سعود الحسن خان

زندگی کے تمام شعبوں میں مغربی تہذیب کی بقایا دنیا پر ناقابل برداشت برتری گزشتہ کم از کم تین سو برسوں سے ایک تسلیم شدہ حقیقت ہے خواہ یہ شعبہ سیاسی یا معاشری، تنظیمی، اخلاقی، عدالتی، دانشورانہ ہو یا شعبہ فن ہو۔ دراصل یہ برتری ایک ایسی تسلیم شدہ حقیقت ہے کہ جسے بغیر کسی استثناء کے سب ہی لوگوں نے قبول کر لیا ہے خواہ وہ مشرق نے غیر تعلیم یافتہ کسان یا مزدور ہوں یا پھر مشرق و مغرب کے اعلیٰ تعلیم یافتہ دانشور۔ بہرحال اس کا حل برتری کا سبب یا یوں کہتے کہ اس کی وضاحت مکمل طور پر ایک الگ معاملہ ہے اور اس معاملہ پر لگ بھگ چالیس برسوں سے مورخین یا ماہرین سماجیات نے بحث شروع کی ہوئی ہے اور تاحال یہ معاملہ بغیر کسی معیاری نظریہ (یا کسی نظریاتی خاکہ) کے بہت زبردست تنازعہ کی شکل اختیار کر رہا ہے۔ کسی بھی نظریہ کے آغاز پر یہ بہت عام بات ہوتی ہے کہ اس کی ہر کوئی اپنے نقطہ نظر سے ایسی تشرع کرتا ہے کہ جس سے اکثر دوسرے لوگ متفق نہیں ہوتے۔ اس طرح کی حالت میں

اواروں کی تیزی سے پیدائش تھی جس کا اصل مقصد شروں اور قصبوں میں خود اختیاری حکومت کا حصول اور اس حکومت کا انتظام اور دوام تھا۔ اس کے بعد وہاں پر تاجروں اور کارگریوں نے اپنی اپنی تنظیمیں تشکیل دیں تاکہ اپنے مفاہمات کا تحفظ کیا جاسکے اور انہیں بڑھاؤ دیا جاسکے۔ اس کے بعد جلد ہی وہاں پر "تجارتی کمپنیوں" کی ایک بڑی تعداد ترقی پا گئی جس میں بہت سے تاجروں نے اس لئے شمولیت کر لی تاکہ تجارتی کاروبار کو زیادہ بہتر اور متاثر طور پر آگے بڑھایا جائے۔ مغرب سے باہر کمیں بھی ان میں سے کوئی ادارہ پروان نہیں چڑھ سکا مگر اس حقیقت کے باوجود اس میں بھی کوئی شک نہیں کہ اس دور میں مشرقی معاشرے مغرب سے معاشری طور پر (تجارت و پیداوار کی مقدار اور تکنیک کے لحاظ سے) سیاسی طور پر (اچھی کارکردگی کے حوالے سے) نیکنالوچی کے حوالے سے اور علم و دانش کے حوالے سے بہت زیادہ برتر تھے۔ ابتدائی عمد و سلطی کے اسی عمد میں مغرب میں بھی مذہبی ادارے (گرجاگھر اور خانقاہیں) تعلیمی ادارے (یونیورسٹیاں)، سیاسی ادارے (پارلیمان اور مجالس) اور حکمت عملی کے ادارے (سفارتیں) پروان چڑھ رہے تھے یا پھر پسلے سے قائم تھے۔

اس حوالے سے یہ بات قابل ذکر ہے کہ کسی ادارے یا تنظیم کے قیام کا ایک سبب یہ ہوتا ہے کہ اس ایک بڑے کام یا منصوبہ کو چلایا جائے اور اس کا انتظام و انصرام کیا جائے جو کسی واحد شخص کی استعداد سے باہر ہوتا ہے۔ تجارتی تنظیمیں، ایئر لائنز، ریلوے، بھری جہاز کی کمپنیاں یا پانی و بجلی کے ادارے اس طرح کے چند ایک اداروں کی مثل ہیں جو کہ آج کی جدید دنیا میں بھی موجود ہیں۔ مزید یہ کہ ریاستی ڈھانچے کی انتظامی شاخ کے ادارے بھی ہوتے ہیں جو کہ تقریباً تمام تندیب یافتہ معاشروں میں ہاتھیں وقتوں سے قائم ہوئے ہیں۔ تاہم اس کے علاوہ بھی ان اداروں کے قیام کا ایک دوسرا بلکہ زیادہ نمایاں سبب بھی ہوتا ہے یعنی لوگوں کی ایک بڑی تعداد کے ذرائع، استعداد اور ان کی کوششوں کو ایک ایسے بہت بڑے عصر میں اکٹھا اور تحد کروئیا جو فروع واحد کی نسبت بہت زیادہ طاقتور، متاثر اور زیادہ قیام و دوام والا ہوتا ہے۔ اکثر و بیشتر اس یونٹ کی بڑھتی ہوئی طاقت کو ان لوگوں کے مفاہمات کے تحفظ اور ترقی

کے لئے استعمال کیا جاتا ہے کہ جنہوں نے اسے قائم کیا ہوتا ہے۔ سیاسی جماعتیں، مزدور تنظیمیں، محدود کپنیاں (جو اپنے حصہ داروں کے مفاہوات کا تحفظ کرتی ہیں) اسی طرح کی کچھ ایسی مثالیں ہیں جو آج کے دور میں موجود ہیں اس مضمون میں پہلی قسم کی نسبت دوسری قسم کے ادارے میں ہماری زیادہ دلچسپی ہے۔ ان میں وہ قوت یا استعداد ہوتی ہے (جس کا تاریخ میں کافی بار جائزہ لیا گیا ہے) کہ جو سماجی قوت کے کچھ حصوں کو ایک گروہ کے قبضے سے نکال کر دوسرے گروہ کے قبضے میں بذریعہ دے کر معاشرے کے اندر ورنی ڈھانچے میں تبدیلی لاتا ہے۔ بالفاظ دیگر یہ ادارے کسی معاشرے میں طاقت اور اقتدار کے طریقے کو تبدیل کر کے اس میں حرکت و توانائی پیدا کر دیتے ہیں وہ کسی معاشرے کی جموروی شکل اختیار کر لینے یعنی جموروی عمل کے لئے بنیادی پہمیسے کام بھی کرتے ہیں۔ کیونکہ وہ آبادی کے مجبور، مظلوم اور پست گروہوں کو اپنے قانونی حقوق اور احتجاجات کے حصول کی جنگ کے قابل بھی بناتے ہیں۔ سب سے زیادہ قابل ذکر حقیقت جو ان اداروں کے بارے میں ہے وہ گزشتہ ہزار سالہ عمد کے بالکل آغاز پر مغرب میں ان کے قیام کے بارے میں اور باقی ماندہ دنیا میں ان کی غیر موجودگی کے بارے میں ہے۔ اسی لئے اس دور میں مغرب کے عجیب و غریب عروج سے ان کا تعلق ہی بذات خود شہادت ثابت ہوتا ہے۔ ”مغرب میں زبردست ادارہ سازی“ کی جو اصطلاح پہلے ہی بیان کی جا چکی ہے اس کو اس قسم کے اداروں کی اصطلاح میں سمجھنا چاہئے بجائے اس کے کہ ہم ان کو متذکرہ بالا پہلی قسم کی اصطلاح میں سمجھیں جو کہ مشرق میں بھی ہمیشہ سے قائم رہے اور گزشتہ ہزار سالہ عمد کے ابتدائی نصف میں وہ مغرب کے مقابلے میں زیادہ ترقی یافتہ تھے۔

متذکرہ بالا دونوں اقسام کے اداروں کے مابین فرق کو مزید واضح کرنے کے لئے ہم کہہ سکتے ہیں کہ جو ادارے پہلی قسم کے ہیں وہ ”غالبتا“ فرانس سر انجام دینے والے نہ نیز ان میں سے اکثر اپنے ہم عصر جابر و مطلق العنان حکمرانوں کے ماخت تھے۔ رحقیقت وہ ادارے ہست ساوگی سے اپنے صاحبان اقتدار کے متوثر اور منظم کارندوں کے طور پر کام کرتے تھے اور ان میں ان کی طاقت کو چیلنج کرنے کی کوئی روایت موجود

نہ تھی اس کے پر عکس دوسری طرز کے ادارے اپنے ہم عصر صاحبان اقتدار لوگوں سے موروثی اختلاف رکھتے تھے۔ یہ رجحان صاف اور واضح ہے کہ بعض اوقات وہ بدیکی اور فعال نظر آئے ہیں جیسے کہ مجلس کی شکل میں اور عمد و سلطی کے قصبوں کی بلدیاتی حکومتوں کی شکل میں یا پھر عمد جدید کے مزدور اتحادوں اور محنت کش جماعتوں کی شکل میں جبکہ کسی دوسرے موقع پر یہ صرف خاموش نظر آتے ہیں اور چپ سادھ لیتے ہیں۔ جیسا کہ چارڑہ اور محدود کمپنیوں کی صورت میں ظاہر ہے جو کہ ہمیشہ مالکان کے مفاہوات کو نقصان پہنچانے والے ٹالشی عمل کا مقابلہ کرنے کے لئے اپنی طاقت کا استعمال کرتی ہیں کیونکہ ان پر جابر حکمرانوں کا دباؤ ہوتا ہے۔ اس کی ایک واضح مثال مشرقی حکمرانوں کی غیر مشہور کارکردگی تھی۔ یعنی وہ تاجریوں سے جبرا" قرضے لے لیا کرتے تھے اور انہیں واپس لوٹانے کی ان کی کبھی بھی نیت نہیں ہوتی تھی۔ بظاہر تو یہ بات بالکل صاف ہے کہ یہ صرف دوسری قسم کے ہی ادارے ہیں جو کسی سماج میں جمیوریت اور قانون کی حکمرانی کو ترقی دیتے ہیں۔

اس حوالے سے قابل ذکر بات یہ ہے کہ اگرچہ یہ فیصلہ کرنا ممکن ہے کہ آیا کوئی خاص ادارہ کسی کا ماتحت ہے یا کسی سے متصادم ہے مگر اس کے بارے میں کوئی طے شدہ اصول نہ ہے۔ یعنی اس حوالے سے کہ کچھ ایسے ادارے بھی ہو سکتے ہیں جو بعض حالات میں تو ماتحت ہو سکتے ہیں اور بعض حالات میں وہ متصادم ہو سکتے ہیں۔ عمد جدید سے قبل کے دستکاروں اور تاجریوں کی تنظیمیں اس صورت حال کی عمدہ مثال ہیں۔ ان کو مغرب میں اس وجہ سے تخلیل کیا گیا کہ وہ تاجریوں اور دستکاروں کے مفاہوات کا تحفظ کریں اور ان کو ترقی دیں اور اسی وجہ سے وہ حکومت سے متصادم تھیں۔ تاہم سلطنت عثمانیہ میں وہ مکمل طور پر ریاست کے تابع تھے کیونکہ ان کے بنیادی مقاصد تھے۔ (1) اس بات کا جائزہ لینا کہ ریاست کے وضع کردہ قوانین اور ضوابط کی اراکیہ ادارہ سختی سے پابندی کر رہے ہیں (2) اراکین سے نیکس اور دیگر واجبات جمع کرنا اور رقم آگے ریاستی عمدیداران کو سونپ دینا۔ اسی طرح ہاں سے نک لیگ (ague) جو کہ شمالی جرمنی کے شہروں اور قصبوں کی ایک بڑی تعداد کے تاجریوں (Hanseatic

کی غیر رسمی تنظیم تھی اس نے گیارہویں صدی سے تیرہویں صدی کے دوران حکومت سے بہت جارحانہ حد تک مراعات اور بلا شرکت غیرے اجارہ داری کے مطالبات کئے۔ بلکہ وہ تو اس وقت ایک ڈینش شزادے کے خلاف جنگ پر بھی تیار ہو گئے جب کہ اس نے ان کو یہ مراعات دینے سے انکار کر دیا۔ اس کے بر عکس کرامی (Karami) تاجر ان جو کہ مصر کے قهوہ (Coffee) کے تاجریوں کی ایک غیر رسمی تنظیم تھی وہ لوگ اسی عہد میں بھرہند میں لمبے فاصلے تک تجارت کرنے میں معروف تھے وہ لوگ مکمل طور پر ان مراعات کے حصول کے لئے صرف سلاطین کی مرضی و خوشنودی کے خواہش مند تھے۔ اور اس غرض کے لئے انہوں نے سلاطین کو پیسے، خدمات اور دیگر ذرائع سے وافر مد فراہم کی۔

جیسا کہ پہلے بیان کیا جا چکا ہے کہ ”مغرب کی زبردست ادارہ سازی“ گیارہویں صدی میں شروع ہو گئی تھی جو کہ شروں اور قصبوں میں خود مختار حکومتوں کے ساتھ ہی لازم تھی۔ تیرہویں صدی تک پورے مغربی یورپ میں سینکڑوں قصبات نے پوری آزادی اور سیاسی اقتدار حاصل کر لیا جس میں سے بعض شرتو اتنے چھوٹے تھے کہ ان کی آبادی صرف ایک یا دو ہزار تک تھی۔ بلدیاتی حکومتوں کو نہ صرف شرکے روزمرہ کے کاروبار کو چلانے کا حق حاصل تھا بلکہ انہیں اپنی ضروریات کے مطابق ضوابط اور قوانین بنانے نیز عدالتیں، محشریت اور فوجی افسران رکھنے کا بھی اختیار تھا۔ اور یہ بھی جائی پر کہ کر سکتے تھے کہ آیا وضع شدہ قوانین کی حقیقت میں پاسداری ہو رہی ہے؟ دراصل انہوں نے زمیندار طبقے کی غلامی سے اور ان کے ظلم سے شریوں کو آزاد کرایا۔ بلدیاتی حکومتوں کا کام انتظام، انصاف، نیکیوں اور چنگیوں کی وصولی، شرپناہوں کی مرمت (تمام شروں کی دیواریں ہوا کرتی تھیں) دروازوں، گلیوں اور بلدیاتی عمارتوں کی مرمت، پہلے سے حاصل شدہ آزادیوں کا تحفظ و دفاع نیز اراضی کے واجبات اور شروں کی تجارت، ترقیاں اور رضا کاروں کا انتظام کرنا ہوتا تھا۔ وہ نہ صرف خوراک کی فراہمی کا ذمہ لیا کرتی تھیں بلکہ تجارت و صنعت کے تمام پہلوؤں کا جائزہ لیا کرتی تھیں۔

دستکاروں اور تاجروں کی تنظیموں کی ضرورت ہی خود مختار شروں کے قیام سے بہت زیادہ متعلق ہے۔ واضح طور پر ان کا قیام بھی متعلقہ دستکاروں اور تاجروں کے گروہوں کے استحقاقات اور حقوق کے حصول، تحفظ اور ترقی کی غرض سے تھا۔ نیز اس لئے بھی کہ وہ اپنا کاروبار پوری خود مختاری سے چلا گیا۔ وہ محض مخصوص شعبوں، بڑے پیمانے پر پیداوار اور اس پیداوار کی تقسیم کی پابندی تک محدود نہ تھے بلکہ ان کی گلڈز پیشوں میں بھی قائم کی گئیں تھیں جو آج بھی چھوٹے چھوٹے شری سماں میں موجود ہیں اس لئے بیکرز یونین (Baker's Union)، تصابوں یونین (Union) (Butcher's)، چڑے کے مزدوریں کی انجمن، درزیوں کی انجمن، اور اسی طرح برازوں اور جولاہوں کی انجمنیں وغیرہ۔ ان میں سے بعض تو اتنی چھوٹی تھیں کہ ان کی رکنیت 15 سے 25 ممبران تک محدود تھی (اس طرح کی مثالیں ڈوب Dohh کی کتاب سے دیکھی جاسکتی ہیں)۔

برآمدات اور دور دراز کی تجارت کی ترقی کے ساتھ ہی کہ جس کے لئے وسیع تر ذرائع کی ضرورت ہوتی ہے اور جس میں بڑے خطرات بھی ہوتے ہیں۔ کئی تاجروں کے اکٹھا ہونے کی ضرورت محسوس ہوئی تاکہ وہ اپنے ذرائع کو اکٹھا کر سکیں اور انفرادی مضم جویوں کے خطرات میں حصے داری بھی کر سکیں۔ بہر حال اکٹھا کرنے کا یہ ابتدائی اور عارضی طریقہ جلد ہی ایک ترتیب وار اور ادارہ جاری طریقے کی جانب بڑھ گیا جو کہ تجارتی کمپنیوں کے قیام کی شکل میں آگے بڑھا۔ جیسے کہ مرسرز کمپنی (Mercer's Company)، رشین کمپنی (Russian Company) اور مرچننس ایڈوپنجز (Edo-penzer) (جو سب کی سب ہی انگلینڈ میں تھیں اس کے علاوہ بھی بہت سی یورپ میں مشور عام تھیں جو کہ ڈوب کی کتاب میں مذکور ہیں)۔ آخر کار ان سب کا خاتمه مشترکہ اسٹاک لیئنڈ کمپنیوں کی شکل میں ہوا۔ یہ سب قانونی طور پر باقاعدہ قواعد و ضوابط کے ساتھ قائم کی گئی تھیں اور ان کے معین شدہ حقوق اور استحقاقات تھے چونکہ کسی اکیلے تاجر کی نسبت ان کے پاس وسیع تر ذرائع تھے اسی لئے ان کے پاس جوڑ توڑ کی بہت بڑی طاقتیں بھی تھی اور وہ اس قابل تھیں کہ

ایک اکیلے تاجر کی نسبت کیسیں زیادہ مراعات حاصل کر سکیں۔ مزید یہ کہ یہی عمل بڑے پیارے پر تجارت کے عروج، ٹامور مالی اور بنکاری اور اروں کی بڑھو تری اور ترقی کی جانب لے جاتا ہے۔ مغربی یورپی سماج میں اس طرح کے اواروں کی بہت بڑی تعداد موجود تھی جیسے بلدیاتی حکومت، تاجروں و دستکاروں کی تنظیمیں اور اجنبیین اور تجارتی، مالی و بنکار کمپنیاں۔ یہ سب تو اس حد تک پھیلی ہوئی تھیں کہ کسی چھوٹے سے چھوٹے گروہ میں بھی اس طرح کی کئی اجنبیین تھیں۔

بلاشبہ چرچ کا مفصل و متفہم ادارہ پوری مسیحی دنیا بیشول مغربی یورپ میں قائم تھا۔ وہ اکثر اوقات مثلی شکل اور محرك کے طور پر کام کیا کرتے تھے ماگر دیگر ادارے قائم کئے جاسکیں جیسا کہ وہ عملی طور پر یہ بات واضح کر دیا کرتے تھے کہ عام لوگوں کے لئے ان اواروں کا فائدہ یہ ہے کہ مراعات، حقوق، آزادی اور استحقاقات سے غیر معینہ مدت کے لئے فائدہ اٹھانا ہے اور ساتھ ہی ان سب بالوں کا تحفظ کرنا بھی ہے۔

جو کردار ان اواروں کا اوپر زیر بحث آیا ہے وہ جمورویت کے عمل کو آگے بڑھانے میں دیکھا گیا۔ وہ کردار بظاہر دلکش ہے۔ وہ صریحاً اس مقصد سے بنائے گئے تھے کہ متعلقہ حکمران سے خواہ وہ جائیگردار ہو یا ریاستی کارندے ہوں ان سے اپنے ارکین کے لئے آزادی، حقوق اور استحقاقات حاصل کریں اور پھر ان کا دفاع بھی کریں۔ مگر یہ بات ہی سب کچھ نہیں ہے۔ ان اواروں کے فائدہ میں کسی ایک مقصد یا منزل کے حصول (جس میں اوپر والی بات بھی شامل ہے) کے علاوہ دیگر کئی مثبت پہلو بھی شامل ہے۔ آئیں ہم ان میں سے کچھ کا جائزہ لیتے ہیں۔

اوارے نہ صرف بڑی تعداد میں لوگوں کے ذرائع اور ان کی طاقت کو اکٹھا کرتے ہیں بلکہ یہ اس چیز کو ایک ایسی تعمیری و تعاونی شکل میں پیش کرتے ہیں جو اس چیز کے ثر کو بہت بڑے کارنائے میں تبدیل کر دیتی ہے۔ اس کے بر عکس غیر منظم لوگوں کا بک بہت برا اجماع جو کہ کسی خاص مقصد کے لئے کوشش کر رہا ہو۔ وہ اجتماع غیر سوژر بھی ہو سکتا ہے کیونکہ ان کی کوششیں صحیح طریقے سے آگے نہیں بڑھ سکتیں ہیں یا پھر لوگوں کے درمیان چھوٹے چھوٹے اختلافات یا لوگوں کے ذاتی مغلوط اتحاد کو توڑ

سکتے ہیں اور تباہ کرنے ثابت ہو سکتے ہیں اور اس طرح سے ان کی طاقت اور ان کے اثر کو بہت حد تک کم کر سکتے ہیں۔

ان اداروں کی کامیاب جدوجہد کا شرارے کے تمام لوگوں میں تقسیم کر دیا جاتا ہے جبکہ افراودی کوششوں کے نتیجے میں وہ فائدہ محض چند افراد تک محدود رہتا ہے۔ یوں اس طریقے سے ادارے جمیعت کو پروان چڑھانے میں کوار ادا کرتے ہیں۔ کوئی بھی حق یا استحقاق جو گر کوئی ایک آدمی یا کئی آدمی اپنی ذاتی کوششوں کی بناء پر حاصل کر لیتے ہیں (جو کہ اکثر و بیشتر مشرقی سماج میں ہوتا تھا)، وہ حق یا استحقاق اس پہلو سے کافی نلپائیدار ہے کہ یہ اس وقت ختم ہو جاتا ہے جب اس کو حاصل کرنے والا شخص یا استحقاق عطا کرنے والی حکومت یا حکمران منظر سے غائب ہو جائے۔ اس کے بر عکس اداروں کے ذریعہ حاصل شدہ حقوق و مراعات موجود و جائز رہتے ہیں۔ مغربی حکمرانوں کہ جنہوں نے یہ حقوق عطا کئے ہوتے تھے، ان کے تمام جانشین قوتوں کو گفت و شنید کرنی پڑتی تھی یہاں تک کہ ان میں باہمی معاہدے سے تبدیلی کی جاسکتی تھی۔ اس بات نے بظاہر امن و امان اور قانون کے احترام کو معاشرے میں ابھارا اور ان اچانک اور ظالمانہ تبدیلیوں کو روکا جو کہ ان معاشروں کا خاصہ بن گئیں تھیں جن میں ادارے موجود نہیں تھے۔

اداروں کا معینہ مقاصد کے حصول کے ذرائع کے طور پر استعمال کے فوائد پر بحث کرنے کے بعد ہم ایک قدم اور آگے جاسکتے ہیں اور کسی معاشرے میں اداروں کی بہت بڑی تعداد کے وجود کے نتائج کا جائزہ لے سکتے ہیں۔ ان میں سب سے پہلے یہ حقیقت ہے کہ ادارے لوگوں کو بنے قابو ریاستی اقتدار اور دیگر طاقتور لوگوں کے ظلم کے خلاف تحفظ فراہم کرتے ہیں۔ مگر کسی مشرقی معاشرے میں (جمال پر ایسا کوئی ادا موجود نہ تھا) کسی دستکار یا تاجر کو بادشاہ یا اس کے نمائندے کے سامنے خود آنا پڑتا تھا اور ان میں سے ہر ایک کی ہدایت کو ماننا پڑتا تھا۔ خواہ وہ ناجائز ہی کیوں نہ ہوں۔ حالات میں ان ہدایات کی عملی مثالیں جائیداد کی ضبطی یا پھر جبری قرضے کی فراہمی ہیں۔ اس کے بر عکس مغربی سماج میں اس طرح کے کسی آدمی کو اپنی مزدور تنظیم یا تجارتی

انجمن کا تحفظ حاصل ہوتا تھا جو اس بات کا جائزہ لیتی ہے کہ اسے کسی ایسے ناجائز حکم کی پابندی پر مجبور نہ کیا جائے جو اس کے مخالفات کے لئے نقصان دہ ہو۔ دراصل یہ حقیقت کافی لمبے عرصے پہلے ہی جائز لی گئی ہے۔ موننسکو اور ڈاک ہائیم جیسے مصنفوں نے یہ کہہ کر اس بات کا اظہار کیا ہے کہ مغربی معاشرے میں اداروں کا ایک گھنٹا جال بچھا ہوا ہے جو ایسے شری معاشرے کی ساخت کی تشکیل کرتا ہے کہ جو ریاست کی طاقت سے فرد واحد کا تحفظ کر سکے اور اس کے ساتھ اس کا تعلق بھی قائم کر سکے۔

کسی سماج میں اداروں کے وسیع تر پھیلاؤ (Institutionalization) کا سود مند نتیجہ یہ ہے کہ یہ قانون کی حکمرانی کو ترقی دیتا ہے۔ لوگوں میں مہذب اور باضابطہ کروار کو پروان چڑھاتا ہے اور ان میں اس سوچ کو ابھارتا ہے کہ وہ اپنے ضروری انفرادی فائدہ کے لئے ان اضطراری اعمال کا جائزہ لیں کہ جن سے پورے سماج کو بھی طویل مدت تک خوشی حاصل ہو سکے۔ ایسا اس وجہ سے ہوتا ہے کہ ادارے ان باضابطہ قواعد کے تحت چلتے ہیں کہ جن کی ہر متعلقہ شخص پاسیداہی کرتا ہے اور بعض اوقات تو وہ لوگ اس شخص کو سزا بھی دیتے ہیں کہ جو ان قواعد کو توڑتا ہے جب یہ صورت حال ایک لمبے عرصہ تک جاری رہے تو عام لوگ بھی قواعد اور قوانین کا احترام کرنے لگتے ہیں کیونکہ وہ یہ سمجھ جاتے ہیں کہ بنیادی طور پر ان چیزوں سے مراد ان کو طویل دورانیہ تک حاصل ہونے والے فائدے کا تحفظ کرنا ہے اس کے برعکس ایک ایسے معاشرے میں کہ جمال پر ادارے موجود نہ ہوں (جیسا کہ ہمارا معاشرہ ہے) اور جمال پر ظالمانہ فیصلے راجح ہوتے ہوں وہاں پر کسی اصول کی تحریر کرنا یا اس سے الگ ہو جانا بہادری کی علامت تصور کیا جاتا ہے۔

زیادہ سے زیادہ اداروں کا قیام ایسے سماج میں پیشہ درایت کو فروغ دیتا ہے۔ کیونکہ جب کسی ادارے کو کوئی کام یا یہڑہ اٹھانا ہو تو سب سے پہلے یہ عموماً سلسلہ وار وضع شدہ قواعد، ضوابط اور تکنیکوں کے مطابق آگے بڑھتا ہے جو کہ کام کو بہت متاثر طور پر سر انعام دیتے ہیں اور اس کے بعد یہ کوشش بھی کرتے ہیں کہ ان اصولوں اور قواعد

کی سختی سے اور روزمرہ معقول میں پابندی کی جائے۔ بظاہر یہی وہ چیز ہے جو بنیادی طور پر پیشہ و رایت کا مطالبہ کرتی ہے۔ لبے عرصہ تک نامور اداروں میں اس بات کا وسیع تر استعمال فرد واحد میں پیشہ و رانہ روئے یا اس کی جانب رغبت کو بڑھاتا ہے اور اس کے بعد روزمرہ کے امور میں بھی اس کا اطلاق کرنا شروع کر دیتا ہے۔ عموماً ان کو ممکنہ کامیابی کا امکان ہوتا ہے۔ پیشہ و رایت کا ایک اور سودمند پہلو سماجی نوعیت کا یہ ہے کہ یہ سماج میں ایک بست اعلیٰ درجہ کی دستاویز نویسی کی حوصلہ افزاں کرتا ہے۔ اس طرح سے نہ صرف اداروں کے اپنے تحریری آئین / ڈھلائچے، مقاصد اور منازل اور کام کرنے کے قواعد و ضوابط ہوتے ہیں بلکہ بعض اوقات تو وہ اپنی روزمرہ کی کارکروگی کا حساب کتاب بھی رکھتے ہیں۔ خود ادارے تکنیکی فوائد (ترتیب وار اور متاثر کارکروگی) کے حصول کے علاوہ یہ ریکارڈ مستقبل کی نسلوں کے لئے موجودہ حالات کے حوالے سے بہت بڑا ذخیرہ معلومات ثابت ہوتے ہیں۔ پیشہ و رایت کے اس پہلو کی سب سے نمایاں مثال مغرب کی تجارتی کمپنیوں کے ریکارڈوں سے اور مغربی بحیری جہازوں کے بنائے گئے جہازی روزناموں (log books) سے ملتی ہیں۔ پندرہویں صدی سے انیسویں صدی کے دوران مشرقی ممالک کی معاشی حالت سے متعلق تمام تر معلومات ان ہی دو ذرائع سے ہاتھ لگتی ہے جس کا نتیجہ یہ نکلتا ہے کہ ہمارے پاس مشرق کے صرف اپنی خطوط کی معلومات ہے کہ جن سے مغرب کے تجارتی تعلقات رہے ہیں۔ تاہم یہ بھی ایک حقیقت ہے کہ کم از کم پندرہویں صدی سے سترہویں صدی تک مشرق کی تمام تر تجارت میں مغربی ممالک کی حصہ داری دس فیصد بھی نہیں تھی۔ یہ تو صرف ہماری بد قسمتی ہے کہ مشرقی تاجر اور ان کے جہاز جو اس تجارت کا بوجھ اٹھایا کرتے تھے (یعنی جن کے پاس 90 فیصد سے بھی زائد حصہ تھا) انہوں نے اپنا کوئی ریکارڈ نہیں چھوڑا ہے۔

اداروں کی وہ بہت بڑی تعداد کہ جس کا ہم قبل ازیں تذکرہ کر چکے ہیں جیسے کہ بلدیاتی حکومتیں، دستکاری انجینیئریں، تاجر تنظیمیں، تجارتی کمپنیاں، مالی کمپنیاں، اور جزو وغیرہ وہ سب کے سب اپنی باقاعدہ اصل شکل میں موجود و منظم تھے اور ان کے باقاعدہ

عمندیداران اور ارکین بھی تھے۔ لیکن جتنا اشارہ ان مادی اداروں کے قیام کا ملتا ہے مغربی سماج میں اداروں کے قیام کا عمل اس سے کہیں زیادہ پھیلا ہوا تھا (گو کہ مشور وہی تھیں) کیونکہ بہت سے کم مادی اور کم واضح ادارے بھی تھے جیسے کہ عدیلہ اور شعبہ تدریس اور مزید یہ کہ کچھ ادارہ جاتی سرگرمیاں، افعال، ضابطہ کار اور سماج کے مختلف عناصر کے درمیان تعلقات وغیرہ بھی۔ ان سب ہی نے سماج کے جموروی ہونے میں برابر کا اہم کردار ادا کیا اور اس میں قانون کی حکمرانی اور عوامی کردار کی ترقی کا بھی کام کیا۔ بلاشبہ ان میں سب سے زیادہ اہم سیاسی سرگرمیوں کی اداروں کی شکل میں تشکیل کرتا تھا۔ اس کا لازمی مطلب یہ تھا کہ ریاست کے امور محسن بادشاہ کے خالمانہ فیصلوں اور اعمال سے ہی نہیں چل رہے تھے بلکہ ان کا ایک زیادہ بڑا ترقی یافتہ حصہ، قوانین، ضوابط اور اصولوں کے تحت چلایا جاتا تھا۔ جن کے احترام پر بادشاہ کو بھی مجبور کیا جاتا تھا۔ اور وہ تو بادشاہ پر بھی اسی طرح سے لاگو ہوتے تھے جس طرح سے کہ کسی دوسرے فرد پر۔ اس مظہر کا ایک دوسرا پہلو یہ حقیقت ہے کہ کسی بھی رعایت، حق یا مراعت کے لئے کوئی کوشش فرد واحد بھی کرتا تو یہ ذاتی سطح پر نہیں کی جاتی تھی بلکہ یہ اجتماعی سطح پر کی جاتی تھی۔ جو کہ لوگوں کا ایک گروہ کیا کرتا تھا اسکے اس حق یا رعایت کے حاصل ہونے کے بعد پورا گروہ فائدہ اٹھائے نہ کہ صرف ایک ہی آدمی۔

اس صورت حال کا فائدہ آسانی سے دیکھا جا سکتا ہے۔ مشرقی معاشروں میں جہاں پر اجتماعی کوششیں بالکل ناپید تھیں اور فرد واحد مکمل طور پر بادشاہ کے رحم و کرم پر ہوتا تھا، وہاں پر وہ راستہ خوشنام کا تھا۔ مزید یہ کہ اس رعایت کی کوئی قانونی یا مستقل حیثیت نہ تھی۔ یہ بادشاہ کی مرضی سے کبھی بھی ختم کی جا سکتی تھی اور یہ رعایت اس وقت ختم بھی ہو سکتی تھی کہ جب بادشاہ یا تاجر منظر عام سے غائب ہو جائے۔ آخر کار اس رعایت کا کسی بھی عام شخص پر کوئی اثر نہ ہوتا تھا۔ کیونکہ یہ آبادی کے حصوں کے حقوق کے دفاع کے عمل میں قطعاً کوئی کردار دانہ رتی تھی یعنی سماج کو جمورویت کی جانب لانے میں۔ اس کے برعکس مغرب میں حقوق کے لئے کی جانے والی کسی گروہ کی جانب سے اجتماعی طاقت مضبوط ہوتی تھی۔ خاص طور پر بادشاہ کے پہلے سے پابندی زدہ

اختیار کے حوالے سے آکہ ان کو بیشہ بادشاہ کی خوشنودی پر انحصار نہ کرنا پڑے۔ دراصل، بعض اوقات وہ اس قابل ہو جاتے تھے کہ بادشاہ کو مجبور کر دیں کہ وہ اپنی خواہشات کے خلاف ان کے مطالبات تسلیم کر لے۔ اور اس طریقے سے حاصل شدہ حقوق کو نہ صرف قانونی تحفظ حاصل ہوتا تھا بلکہ وہ اس پہلو سے بھی مستقل ہو جایا کرتے تھے کہ بادشاہ کے تمام جانشینوں کو اپنیں تسلیم کرنا پڑتا تھا۔ اس طرح سے ہم یہ دیکھتے ہیں کہ مغرب میں سیاسی سرگرمیوں کو اداروں کی شکل دے دینا (جو کہ مشرق میں ذاتی فیصلوں کی بات سے متصادم ہے) ہی دراصل سماج کو جمیوریت کی جانب لانے والا براہ راست اور ٹھوس قدم تھا۔

مغرب میں پاریمان اور اسمبلیوں جیسے سیاسی اداروں کا ٹھوس قیام بھی صرف اس وجہ سے عمل میں آیا کہ سماج کے کمزور طبقوں کے حقوق کا سماج کے طاقتوں حصول سے تحفظ اور دفاع کیا جائے۔ اس کے بر عکس پورے مشرق میں کسی بھی حق یا رعایت کے مطالبه کے لئے ہاتھ ملانے کی کسی بھی کوشش کو بغاوت تصور کیا جاتا تھا اور اس طرح سے یہ جرم بے رحمانہ طور پر اور بربریت کے ساتھ کچل دیا جاتا تھا۔ بلکہ اسے تو کسی بغاوت سے بھی زیادہ سمجھیں بات تصور کیا جاتا تھا کیونکہ اس طرح پورا نظام پلٹ جاتا تھا جبکہ بغاوت سے پورا نظام نہیں پلٹتا تھا جبکہ بغاوت صرف ایک ہی نظام کے لئے خطرہ ہوتی تھی۔ بادشاہ کا رحم یا اس کی خوشنودی ہی کسی رعایت یا حق کے حصول کا واحد قانونی ذریعہ سمجھا جاتی تھی۔

اس حوالے سے ملازموں اور مالکوں کے مابین اور کسی بھی ممکن کے شرکت داروں کے مابین تعلقات بھی بتر رنج اداروں کی شکل اختیار کر گئے۔ ان کو اب ان طے شدہ اور معین شدہ اصولوں کی پابندی کرنی ہوتی تھی جو کمزور جماعت کے ساتھ ساتھ طاقتوں جماعت پر بھی لاگو ہوتے تھے۔ اس بات نے کمزور جماعت کے حقوق کی خبر گیری کی اور مضبوط جماعت کے ظالمانہ فیصلوں سے اس کا تحفظ کیا۔ نتیجتاً "سماج میں جمیوریت اور مہذب کروار ترقی پانے لگا۔

ایک دوسری سمت جس میں سو مند طریقے سے اداروں کا قیام عمل میں آیا وہ

تعلیمی میدان ہے جیسا کہ مشور ہے کہ یونیورسٹیاں مغرب میں بارہویں صدی سے قائم ہونا شروع ہو گئیں۔ یہ آزاد تعلیم کے مرکز تھے کہ جہاں پر نہ تو سرکار کی حکمرانی تھی اور نہ ہی انفرادی سپرستوں کا دباؤ تھا تاکہ وہ سماج کو درپیش مسائل پر یا پھر سماج کے سب سے زیادہ متحرک پہلوؤں پر دانشورانہ غور و فکر کر سکیں جو زیادہ تر شری متوسط طبقے پر مشتمل تھا۔ اس بات میں سب سے اہم چیز یہ حقیقت ہے کہ مغرب میں یہ ادارے (جیسے یونیورسٹی، تاجروں کی تنظیمیں، دستکاروں کی انجمنیں یا تجارتی کمپنیاں وغیرہ) قانونی طور پر جائز دوں اور اٹھائے اپنی ملکیت بنا سکتے تھے جو کہ ان کے اپنے ہی نام پر ہوتیں۔ اس کے بر عکس مشرق میں صرف آدمی ہی کسی چیز کا مالک ہو سکتا تھا۔ اس کا نتیجہ یہ تھا کہ اس طرح کا تحفہ یونیورسٹی کو صرف سرمایہ دار لوگ ہی دے سکتے تھے (جیسا کہ مشرق میں تعلیمی اداروں کے ساتھ ہوتا تھا) ایک بار جب یہ تحفہ حاصل کر لیا گیا تو ان اداروں کو تحفہ دینے والوں سے کوئی سروکار نہ ہوتا تھا اور وہ آزاد ہوتے تھے۔ اس بات نے یونیورسٹی کی آزادی اور سالمیت کو یقینی بنایا اور اس کو کسی بھی بیرونی اثر کی غیر موزوں مداخلت سے آزاد کر دیا۔ مزید یہ کہ اس بات نے ان کی پاسیداری کا بھی یقین دلایا یعنی یہ کہ وہ کئی صدیوں تک یا پھر غیر معینہ مدت تک بھی قائم رہتے تھے کیونکہ عام طور پر وہ اپنے اٹھاؤں کی کاروبار میں لگی ہوئی رقم سے ہونے والی آمدنی پر چلنے کے قابل ہو جاتے تھے تاکہ اٹھائے بھی غیر معینہ مدت تک موجود رہیں۔ سرگرم دانش اور تعلیمی سرگرمی جو چودھویں صدی کی ابتداء میں شروع ہوئی اور آج تک قائم ہے وہ اب بست سی یونیورسٹی کا مالک بن گئی ہے۔ اس سرگرمی کی پیشہ ورانہ اور دانش ورانہ تعلیمی اداروں، انجمنوں اور حلقوں نے حمایت کی جو مغرب میں سولہویں صدی کے بعد پھیل گئیں۔

تعاقلات، اداروں کی سرگرمیوں اور خود حقیقی اداروں کا سارا ڈھانچہ اپنی کامیاب کارکردگی کے لئے ایک مکمل ادارے کی شکل میں قائم آزاد عدالتیہ کے وجود پر انحصار کرتا تھا اس طرح کی عدالتیہ کے قیام کے بغیر کسی بھی قسم کے ترقی یافتہ جمہوریت کی جانب روں اور دوں اور تندیب یافتہ اصول اور قوانین دراصل نافذ ہی نہیں ہو سکتے

تھے۔ گزشتہ ہزار سالہ عمد کے بالکل آغاز سے ہی ہم بہت عظیم منصوبوں (جو زیادہ تر گرجا کے بزرگیہ پیشوائی نظام سے تعلق رکھتے تھے) کے بارے میں سنتے ہیں جنہوں نے نہ صرف پوری دیناتداری سے اصولوں، قوانین، ضوابط اور معاملوں کی تشریع کی بلکہ بعض اوقات تو بادشاہوں اور حکمرانوں کے خلاف فیصلے بھی دیئے اور ان کو اس بات کا بھی اختیار تھا کہ وہ اس بات کا جائزہ لیں کہ آیا ان کے فیصلوں کا نفاذ بھی ہو رہا ہے؟ اس بات نے آبادی کے کمزور طبقات میں اعتماد کی فضاء قائم کر دی کہ وہ کسی بھی تنازع میں صاف و شفاف معاملہ طے کر سکتے ہیں اور طاقتوار افراد اور اوروں کے ظالمانہ اقدامات کے خلاف رکاوٹ کھڑی کر سکتے ہیں۔ اکثر مشرقی معاشروں میں، منصوبین ہمیشہ بادشاہ کے کارندے کے طور پر کام کیا کرتے تھے اور اس طرح اس کی مرضی یا مفاد کے خلاف کبھی کوئی فیصلہ نہیں دیتے تھے۔

اب ہم یہ کہتے ہوئے اس مضمون کو ختم کر سکتے ہیں کہ مذکورہ بالا بحث اس حقیقت کو آشکار کرنے کی کوشش ہے کہ عمد و سلطی کی ابتداء سے مغربی سماج نہ صرف مضبوط اور اور تنظیموں کی بہت بڑی تعداد کی وجہ سے اور سماج کے مختلف حصوں کے مابین اور اوروں کی شکل میں ہونے والی بہت زیادہ سرگرمیوں و اعمال اور تعلقات کی وجہ سے بھی اور اوروں کا متحمل ہوا۔ مزید یہ کہ سب سے اہم کوار جو اور اوروں کے قیام نے جمہوریت کی ترقی، قانون کی حکمرانی اور تہذیب میں ادا کیا اس کی بھی نشاندہی کا جاتی ہے۔ اس لئے یہ ظاہر ہوتا ہے کہ کسی ترقی پذیر معاشرے کے ضمن میں جیسا کہ ہمارا اپنا معاشرہ ہے، اور جہاں پر جمہوریت کے نفاذ اور ترقی کی بہت کمی ہے وہاں اور اس جانب کوشش کرنی چاہئے کہ آزادانہ معاون اور تخلیقی اور اے قائم کے جائیں اور اور اور اوروں کی سطح پر تعلقات قائم کئے جائیں۔ پس ہمیں نہ صرف عدیلہ، یونیورسٹی و وراثہ اور دانشوارانہ انجمنوں اور عوامی ابلاغیات کی آزاوی کو فروغ دینا چاہئے مطلق العزاء، یکطرفہ فیصلہ سازی، شخصی قیادت اور سیاسی جماعتوں و تجارتی و مدنی تنظیموں میں ان ذاتی فوائد کے استعمال کو ختم کرنا چاہئے جو کہ ان کے وجود کو کھو کر بتے ہیں اور یہ محفوظ نام کے اوارے بناتے ہیں حقیقی نہیں۔

## نئی روشن خیالی کے انسانی پہلو حالیہ ورلڈ آرڈر میں این جی اوز کی سیاست

سعدیہ طور / ظہور چوہدری

اس مضمون کی غرض و غایت ایک بنیادی مارکسی جائزے کی ہے جو این جی اوز کی ساختی حالت اور ان کی ادارہ جاتی حکمت عملی کے اس کردار کے بارے میں ہے جو وہ تاریخ کے اس نازک مرحلے پر ادا کر رہی ہیں۔ اس نازک مرحلے کو یوں سمجھا جا سکتا ہے کہ دنیا میں سرمایہ داری نظام میں ایک شدت رہی ہے جس کی وجہ نئی روشن خیالی کے نمائشی سانچے کا غالب ہونا ہے جو کہ ”گلوبالائزیشن“ کے طریقہ کار کے نام پر ہو رہا ہے۔ یہ نوٹ کرنا ضروری ہے کہ یہ ایک ادارہ جاتی جائزہ ہے جو مخصوص قسم کی این جی اوز کے بارے میں ہے ورنہ یہ تمام ایسی تنظیموں کے بارے میں کوئی بین الاقوامی ذمتوں نہیں جو اس عنوان کے تحت آتی ہیں اور نہ ہی ہمہ وقت قائم رہنے کے ارادے سے بھائی گئی ہیں۔ یہ بیان کرنا ضروری ہے کہ یہ پاکستان میں قائم موجودہ این جی اوز کے جائزوں کے لئے (جو کہ قدامت پسند دائمی بازو کی طرف سے سامنے آتے ہیں) ایک طرح کی تنبیہ ہے امید ہے کہ این جی اوز کے سربراہ حسب معمول جان چھڑوانے والے روایتی دفاع کی بجائے اس جائزے میں کچھ ایسی چیزیں پائیں گے جو بعض چیزوں پر روشنی ڈالتی ہیں۔ صرف ایسا عکس ہی موقع پرستی کے الزام کو بالآخر ختم کر سکتا ہے جو ان کے راستے کی رکاوٹ ہے۔

این جی اوز کا روایتی جائزہ لینا، گویا موجودہ حالت کو قائم رکھنے کا تحفظ کرنا ہے۔ دلائل یہ دیئے جاتے ہیں کہ این جی اوز وہ ریاست مختلف غیر ملکی ایجنسی ہیں جو پاکستان اور اسلام کو تباہ کرنے کے ایجنسے پر کاربند ہیں۔ ہمارا جائزہ اس کے بر عکس اس بنیاد

پر قائم ہے کہ این جی اوز درحقیقت نہ حکومت مخالف ہیں اور نہ ہی موجودہ حالت کی نقاو۔ دراصل ہمارا مقابلہ یہ ہے کہ موجودہ تاریخی بحران میں این جی اوز بطور "شامل میکانیٹ" ہونے کے ساتھ ساتھ ایک مستور ایجنسٹ کا کام بھی کر رہی ہیں جو کہ گلوبالائزشن کے مفاد میں ہے اور اس کی خدمت ریاست، معاشرے اور کثیر القوای سرمایہ جیسے اجزاء کی ترتیب کو تبدیل کر دیتی ہے اور یہ بات کہ این جی اوز کے سربراہان کو اخلاقی طور پر ایک بلند مرتبہ مل جاتا ہے اور ساتھ ہی ان کے مثبت، تغیری اور ترقی پسندانہ کردار کی وجہ سے معاشرے میں ان کو جو مقام حاصل ہے اور جس کے لئے آج وہ سراہے بھی جاتے ہیں۔ ساتھ ہی ان پر ناقابل قبول علمی، بدینقی یا موقع پرستی وغیرہ کے اعتراضات بھی کئے جاتے ہیں اور ایسا سرمایہ دارانہ نظریے کے بے حد موثر اور موافق فطرت ہونے کی وجہ سے کیا جاتا ہے۔  
ہم ان اعتراضات کا باری باری جائزہ لیں گے۔

این جی اوز دراصل نظریاتی اور عملی دونوں کے حاصل ضرب کے درمیان میں پائی جاتی ہیں اور اپنی سماجی انقلاب پذیری صلاحیتوں اور ریاست کے ساتھ ان کے تعلقات کو تشکیل دیتی ہیں۔ ان کا جائزہ سیاق و سبق کی رو سے لیا جانا چاہئے۔ رہی موجودہ نازک صورت حال میں قوی اور بین الاقوامی مفادات کو نتھی کرنے کی بات تو یہی وہ چیز ہے جو این جی اوز کے شعبے کو مقبول عام کرتی ہے۔

ایسی تنظیموں جو این جی اوز کے موجودہ معیار پر پورا اتریں، وہ بلاشبہ نئی روشن خیالی کے سرابھارنے سے پسلے ہی موجود تھیں۔ لب للب یہ ہے کہ این جی اوز یا اس سے پسلے قائم تنظیموں میں وراثت نام کی کوئی چیز موجود نہیں ہے جو کہ مسئلہ پیدا کرے۔ سوائے اس کے کہ چچپلی دو تین دہائیوں سے انہیں نئے عالمی نظام کا ایجنسٹ قرار دیا جا رہا ہے۔ یہ دو اہم لیکن خاص طور پر غیر معمولی طریقوں سے ہوا ہے۔ ایک تو یہ کہ "شامل میکانیٹ" برائے مخفی و ضرر رسال انقلابی توانائیاں جو کہ سماجی تحریکوں میں پیدا کی جاسکیں، کم قیمت اور استعداد سے بھرپور ہوں اور دوسرے تمام سماجی گروپوں کو ورلڈ مارکیٹ میں سمجھا کر کے "مارکیٹ آئینڈیوالجی" کو پھیلا سکیں۔ آگے

بڑھنے سے پیشہ یہ ضروری ہے کہ اپنی دلیل کو تاریخی رنگ دینے کے لئے این جی اوز کی بنیاد اور نئی روشن خیالی سے قبل اور بعد کو، ان کے کروار کو دریافت کیا جائے اور جسموری تصورات اور ترقی پسندانہ سماجی تبدیلی کے قلعہ دار ہونے کا جو جشن وہ منا رہے ہیں، اس کے پیچھے وجوہات تلاش کی جائیں کہ یہ معاشرتی تنظیمیں، جسموری تصورات اور نظام حکومت کے بیچ بکھیرنے کی ذمے دار ہیں اور ساتھ ہی ساتھ ترقی کے تازہ ترین قیقبھی ہیں۔

چونکہ ترقی کی بنیادوں کے ڈانڈے، محیر حضرات کے قائم کردہ اداروں سے جامٹتے ہیں، آج کے دور کی این جی اوز کی پیشو، مختلف النوع کی سماجی بہبود کی تنظیمیں ہیں جو ایک شکل میں سینکڑوں سالوں سے ساری دنیا میں قائم چلی آ رہی ہیں۔ بر صغری میں ان کے پیشوؤں کا سلسلہ ان مشتری اداروں سے ملتا ہے جو نوآبادیاتی عمد میں قائم کئے گئے تھے۔ بہت سی تنظیمیں جو این جی اوز کے لیبل کے تحت کام کرتی ہیں وہ ان قدیم تنظیموں سے اپنے بہبود کے کاموں، اقسام، بہیت وغیرہ میں زیادہ مختلف نہیں ہیں۔ اگرچہ فنی طور پر ان کا تعلق ترقی یا پھر پیشہ و رانہ تنظیموں سے نہیں بنتا جو کہ ہمارے اس جائزے کا براہ راست ہدف ہے۔ پھر بھی انہوں نے سماجی تحفظ کی نج کاری کے بیٹ ورک میں ایک اہم کروار ادا کیا ہے۔ اس میں وہ خدمات شامل ہیں جو غربت کی بنیادی وجوہات پر اعتراض کئے بغیر، ایک فلاہی ریاست کی ذمے داری ہوتی ہیں اس طرح آج کی این جی اوز سماجی بہبودی تنظیموں کے مقابلے میں قدرے بہتر ہیں۔

اگرچہ این جی اوز طرز کی تنظیمیں ایک لمبے عرصے سے قائم ہیں۔ ان کی بڑھتی اہمیت، جس نے انسیں بین الاقوای سطح پر معاشرے کی ترقی کے ایک ترجیحی ایجمنٹ نمائندے کا درجہ نوا ہے، ان کے کاموں کے بڑے طریقہ ہائے کار اور مسائل کے طریقے میں ہونے کی طرف اشارہ کرتا ہے۔

ترقی کے نمائندہ کے طور پر این جی اوز 1970ء اور 1980ء میں منظر عام پر آئیں۔ یہ وہ دور تھا جب قرضے کا بحران اور روشن خیالی میں کمی، پوری دنیا میں محسوس کی جا رہی تھی۔ ذرا ریگن اور تھیج کا دور جیسا دور یاد کریں، یہ وہ سال تھے جب محنت اور

سرمایہ کے درمیان 1930ء میں وہ تاریخی آمیزش پیدا ہوئی جس سے "کینزین فارڈٹ" ویلفیر سٹیٹ" کا قیام عمل میں آیا۔ کینزین سے نئی روشن خیالی تک ساری دنیا کے لئے یہ تحریک سانچے کی تبدیلی کی بازگشت کے علاوہ کچھ نہ تھی۔ چونکہ تیسرا دنیا کی ترقی واہ ریاست کا ماؤں اس ریاست (کینزین) کی طرز پر قائم کیا گیا ہے لہذا نئی روشن خیالی کے نظریات کی کانت چھاث کا مطلب پوری دنیا کی معاشی پالیسی کے لحاظ سے، ریاست سے روگردانی تھا اس لئے IMF اور عالمی بینک کی ڈھانچہ جاتی ایڈ جسٹمنٹ پالیسیاں، اس نمائشی سانچے کے براہ راست سیاسی عوامل تھے جو کہ کارکروگی کے نام پر بخ کاری کی طرف راغب ہوئے۔ چنانچہ آزاد خیالی کی یہ روشن جس میں آزادی اور وسیع النظری شامل تھی، ایک حکومت عملی سے لہر ز نظریاتی اختباً تھا۔ قریباً اسی دور میں اندروںی طور پر بھی یہ شدت سے مطالبہ کیا گیا کہ ترقی زیادہ تر بنیادی ہو، لوگوں سے متعلق اور غیر جنسی ہو۔ یہ ترقی کی جانب ایک اچانک تبدیلی تھی۔ اختلافات اور تناؤ جو اس ایک لفظی مجموعے (جو نفی اور اثبات پر مبنی ہے) کی وضاحت میں داخل ہیں ترقی کے مصنوبے کی گزشتہ ترجیحات کے بارے میں بہت کچھ بیان کرتے ہیں اور ساتھ ہی ساتھ سرمایہ دارانہ نظام کی ایک قابل ذکر بازگشت بھی ہیں۔ اس نے اپنے کئی اندروںی اختلافات اور بحرانوں سے بچاؤ کے لئے ایک نظری نظام کی مدد سے انتظام کر لیا ہے جس میں حتیٰ کہ وہ بنیاد پرست نقاد بھی شامل ہیں جنہوں نے اس کی بنیادی نظریات کو چیلنج نہیں کیا۔ NGO's کا یہ پنجہ دراصل سرمایہ داری کی وسیع تر رابطہ عوام میں کا لازمی حصہ ہے۔ میں الاقوامی سیاسی معیشت آج نئی روشن خیالی کا عروج ہے اور یہ زندگی کا فلسفہ بن کر رہ گئی ہے اور سماجی معاشی اور سیاسی نظام جسے اس نئی روشن خیالی نے سینچا ہے، دراصل میں الاقوامی اور منڈی کی سطح پر سرمایہ داری نظام کی شدت ہے۔ 1970ء اور 1980ء کی دہائی میں "مارکیٹ آئینڈیوالوگی" (منڈی کا نظریہ) منظر عام پر آئی اور فلاہی ریاست اور سماجی تحفظات مثلاً مزدوروں کے حقوق جیسی چیزوں پر حملہ اور ہوئی۔ قرضے کے جال کا فائدہ اٹھاتے ہوئے، جس کا آغاز تیل کے بحران سے ہوا تھا، نئی روشن خیالی کے نظریات اس وقت "بر-ٹھن ووڈز انٹھیٹ" کی طرف سے ترقی

پذیر دنیا کو منتقل کئے جا رہے ہیں اور اس کی شکل، ڈھانچہ جاتی ایڈ جسٹسٹ کے پروگراموں کی ہوتی ہے۔

نئی روشن خیالی کے مقابله اجزاء کو ذیل کی فہرست سے نیلا جا سکتا ہے جسے روزانہ ایڈین نے ODA کی ترجیحات میں "امداد ترقی کے لئے کیا کچھ کر سکتی ہے؟" کے عنوان کے تحت تحریر کیا ہے (ملاحظہ ہو جلد نمبر 5، شمارہ نمبر 1، 1995ء، صفحہ نمبر 45) ایڈین کے مطابق بريطانی امدادی پروگرام کے مقاصد یہ ہیں کہ قائل تائید معاشی اور سماجی ترقی کو بڑھایا جائے تاکہ غربت، مصائب اور محرومی کو کم کیا جائے اور مفلس لوگوں کے معیار زندگی کو بہتر بنایا جاسکے۔ ODA نے اس منزل کے حصول کے لئے سات ترجیحات مشتمیں کی ہیں:

-1 معاشی آزادی کو ترقی دینا۔

-2 پیداواری استطاعت میں اضافہ کو بڑھانا۔

-3 اچھی حکومت کو آگے بڑھانا (اس میں جائز اور عوامی غصر کی شمولیت ضروری ہے)

-4 ترقی پذیر ممالک کی غربت کی نشاندہی اور اسے کم کرنے کی حکمت عملی میں مدد دینا۔

-5 انسانی ترقی میں مدد دینا جس میں بہتر تعلیم، صحت اور بچوں کی پیدائش کا انتخاب غیرہ شامل ہیں۔

-6 خواتین کے سماجی معاشی قانونی اور سیاسی تشخص کو بڑھانا۔

-7 ترقی پذیر ممالک کو ماحولیاتی آلودگی کے مسائل پر قابو پانے میں مدد دینا۔

یہ مطالبات اور درون خانہ غلط فہمیاں کہ ریاست تبدیلی کا ایک ایجنس ہے، یاست پر نئی روشن خیالی اور آزاد روسی کا نہ صرف ایک حملہ ہے بلکہ بخ کاری کی شب تحرک ہے۔ NGOs چونکہ ترقیاتی منصوبوں کے بڑے دھارے سے مسلک

لیں لئذا روشن خیالوں نے ان کی بے حد توصیف کی کیونکہ ان کا تشخص "تیرے شعبے کی تنظیموں" کے طور پر ابھرا تھا یعنی حکومت اور بخ شعبے کے بعد)

یہاں یہ جائزہ لینا ضروری ہے کہ وہ حقیقت ترقی ہے کیا؟ اس کے دو پہلو ہیں بطور تصور اور بطور منصوبہ۔ جیسا کہ دوسری جنگ عظیم کے بعد کے عمد میں:-

- 1۔ تصور کے طور پر ترقی نے اہل دنیا کی اکثریت کے لئے ایک بہتر زندگی کی امید کا اشارہ دیا جبکہ باقی ماندہ دنیا کے لئے یہ ایک نسخہ بن گئی کہ وہ بھی صنعتی یورپ کی پیروی کریں۔

- 2۔ بطور منصوبے کے اس کا مطلب یہ تھا کہ مختلف النوع انتخابات عمل میں لائے جائیں یعنی قوی معاشری پیداوار اور ادارہ جاتی میکانیست جس کے ذریعے یہ عمل میں لایا جاتا۔

یہ بین السطور عقیدہ تھا (اور آج بھی غالباً پینک کے افسروں کا آزمودہ ہے) کہ ایک اونچی لہر تمام کشیوں کو اور اخالیتی ہے۔ بلاشبہ اس نظریے میں سیاسی پسند کو دخل نہ تھا تاہم امیر اور غریب میں ہر کہیں، ساری دنیا میں خیج بڑھتی چلی گئی۔ یہی وہ وقت تھا جب بڑے دھارے کی ترقی کے معیشت دانوں نے بھی اس عمل کو غیر منصفانہ قرار دیا۔

ترقی---- شروع سے ہی امریکہ کے حکم ممتنعی اور دوسری جنگ عظیم کے بعد سرمایہ داری کے پھیلنے اور "کم خوش نصیبوں" کو اس کے ثمرات پہنچانے کا حصہ رہی ہے۔ حتیٰ کہ جو ممالک، سوویت روس کے زیر اثر آئے، انہوں نے بھی یہی نسخہ آزمایا یعنی زرعی شبے کی قیمت پر صنعتی پیداوار، نقد آور اجنس اور سبز انقلاب و بایو نیکنالوجی کو قتلبل برداشت حد تک زرعی طرز زندگی کی قیمت پر اپنا لیا گیا۔ روس کے زوال نے "سوشلسٹ مقابل" کا ہی خاتمہ نہ کیا بلکہ اس نظریے اور تاریخ کے خاتمے بھی مقبول عام بنایا۔ اسی طرح اس سے پاکستان اور دنیا میں ہر جگہ کے دانشور، بنی پرستانہ سیاست اور پریشان کن نئی روشن خیالی (آزاد روی) کی قبولیت کے جال میں گئے یا مددگار ثابت ہوئے۔ یہ محض حادثاتی نہیں ہے کہ NGO's شبے کے بہت سے ممبر اور اس کے عالی مشیر جو بھارتی مشاہروں پر تعینات ہیں، ان کا تعلق اسی پچ کوہچے دانشور بُطْبُتے سے ہے۔

اب یہ بات سمجھ میں آتی ہے کہ فلاحتی ریاست کا خاتمہ، جس کا آغاز IMF اور عالمی بینک کی پالیسیوں سے ہوا۔ وہ ہی ترقی کا بھرمان ہے اور ”گلوبالائزیشن“ دراصل ترقی کی نفی ہے اور ان دونوں ”آزادانہ تجارت“ سماجی انصاف کی قیمت پر ٹھیک جا رہی ہے حالانکہ آزاد روی کی چیزیں روایت میں زور بھیش، شری سماجی اور انسانی حقوق پر دیا جاتا ہے۔

NGO's نے درحقیقت نئی روشن خیالی یا آزاد روی میں اپنی قدر و قیمت ثابت کر دی ہے۔ چھوٹے پیانے کے ترقیاتی منصوبوں کے ذریعے انہوں نے ریاست کے مقابلے میں لوگوں اور دیگر طبقات کو ”مارکیٹ سسٹم“ میں کچھ لانے کی بھرپور سعی کی ہے اور یہ سب کچھ اس طرح پایہ سمجھیل کو پہنچا ہے کہ اس عنوان کے تحت ”شمولیت اور بالخصوص عورتوں کی خود مختاری“ اور ایسے ہی کئی خوش کن دیگر عنوانات سامنے آئے ہیں جن سے بلاشبہ پہلی اور تیسری دنیا والے اندر وطنی طور پر بہت پر جوش نظر آتے ہیں لیکن کہیں بھی اس ایڈجسٹمنٹ کا تذکرہ نہیں کیا جاتا جس سے غربت اور تالائفی پیدا ہوتی ہے۔ کوئی بھی شخص نہ زمین کی دوبارہ تقسیم کا ذکر کرتا ہے اور نہ ہی ملٹی نیشنل یا (کشیر القوامی) کپنیوں کی بڑھتی ہوئی طاقت میں کمی کا مطالبا کرتا ہے۔ زیادہ تر اس لئے بھی کہ یہ انتظامات، ان کپنیوں کے سرمایہ دارانہ مفادوں کو تقویت دیتے ہیں اور یہی وہ مقام ہے جہاں NGO's خواہ وہ چست ہو یا است، اس کا جائزہ، نئی آزاد روی کے منصوبے میں نہایت چبھتے ہوئے انداز میں لیا جاتا ہے۔ ترقی اور نئی آزاد روی گلوبالائزیشن کو ملانے اور NGO's کے کروار کو سمجھنے کے لئے ایک واضح اور کھری مثل، پاکستان کے ”غربت مکاؤ پروگرام“ کی ہے اسے عالمی بینک نے شروع کیا اور حکومت پاکستان نے خوشی خوشی اس کی منظوری دی ہے۔ دونوں کے اس مشترک پروگرام میں NGO's کے ادا کرنے کے لئے ایک بڑا کروار موجود تھا جسے دیکھنی سے قبول کیا گیا۔ یہ حقیقت کہ اس کی بنیاد ”گرامین بینک“ کے نمونے پر رکھی گئی تھی، کئی ماہرین ترقی کی شدید تنقید کا نشانہ بنی۔ حالانکہ انہوں نے آغاز میں ہی دونوں کے تشویش ناک تائب کا مطالعہ نہیں کیا۔

اب ہم اس جائزے کے دوسرے حصے یعنی "شروع معاشرتی تنظیموں کا کردار" کی طرف آتے ہیں۔ ان تنظیموں کی بین الاقوامی حمایت اتفاقیہ نہیں ہے۔ شروع معاشرتی سوسائٹی کے لصور کی واپسی، ترقی اور بین الاقوامیت کے بڑے دھارے کی اس بحث کا رشتہ دراصل سوویت یونین کے زوال، سروجنگ کے خاتمے اور تازعہ بلقان کے آغاز سے جا ملتا ہے۔ ایک دلچسپ بات یہ ہے کہ اس کا تذکرہ امریکی امداد کے مشهور منصوبے USAID کے اس معاود میں ملتا ہے جس کا تعلق بلقان یا دیگر سابقہ کیونٹ مشرقی یورپی ممالک سے تھا۔ یہاں "سول سوسائٹی" کا لفظ ان چھوٹی رضاکارانہ تنظیموں سے ہم آہنگ ہے جو اندر رونی خلفشار اور خانہ جنگی وغیرہ میں سرگرم تھیں لیکن ان سابقہ سو شلست سوسائٹیوں میں روایتی سول سوسائٹی کی خصوصیات کی کمی تھی۔ آزاد فلسفیانہ روایت میں سول سوسائٹی کا مطلب یہ ہے کہ وہ ریاست کے خلاف اور صحی مخالفات کے حق میں ہو چنانچہ اس کا مقصد یہ ہوا کہ وہ ریاستی طاقت پر توازن کا کام کرے گی۔ NGO's تو ریاست سے دور رہ کر صحی مخالفات کی علمبرداری کرتی ہیں اسی طرح "سول سوسائٹی" کو ذرا کھل کر دیکھا جائے تو معلوم ہو گا کہ مارکسی انداز فکر کے مقابلے میں یہ ادaroں کے سائل سے الگ اور افراد کے رسمی حقوق سے متعلق ہوتی ہیں۔ یہی وجہ ہے کہ ایسی "تنظیمیں، بین الاقوامی حقوق کی" "اہم سڑی" کے لئے بالکل موزوں ہیں مگر نبی آزاد روی کے ایجادنے پر کام کر سکیں، چونکہ نظام اور نظریات، پھر پر لکیر نہیں ہوا کرتے اس لئے ان میں اندر رونی اختلافات موجود ہوتے ہیں۔ لبل ازم میں آزادانہ روشن کے خیالات اور سیاسی و معاشی احکامات میں اختلاف نمکن ہے جس نے اس انسانی "یونیورسیا" (۱) کا حصول ناممکن بنا دیا ہے۔ لبل ازم نے اس کا حل یہ نکلا کہ عورتوں اور مردوں کے حقوق کی برابری کا نعروہ لگایا جائے۔ مزید برآں اس جادوگرانہ کھیل کے ذریعے عالمی انسانی حقوق کی بحث یوں بھی چھیڑی گئی مگر اسکے ذریعے اور ادaroں سے توجہ بہت جائے اور وسیع عالمی آبادی کے لئے زندگی کے موقع تیزی سے کم ہو جائیں۔ مثال کے طور پر اس بحث میں کہیں بھی مزدوروں کے حقوق اور ان کے سائل کے بارے میں بات نہیں کی جاتی کیونکہ ایسا کرنے سے بین الاقوامی سلطنت پر

مزدوروں کی تقسیم، ملٹی نیشنل کمپنیوں کی طاقت اور تحریک کی نشاندہی ہو جائے گی جو کہ وہ عالمی ادارہ تجارت کی زیر سپرستی کر رہی ہے۔

یہ حقیقت ہے کہ انسانی حقوق، جمصوریت اور حکومت، نئے اجتماعی بین الاقوامی منظر پر نئے غفرے ہیں اور انسوں نے نئے آزاد رو نظام کے منصوبے میں ایک منظم اور فعال کروار ادا کرنا ہے۔ مزے کی بات یہ ہے کہ یہ اس وقت ہوا ہے جب گلوبلائزیشن کا عمل صنعتی جمصوریت کے امکان کے لئے شروع ہو رہا ہے تو زندگی کے لئے لازم موقع غیر ممکن ہوتے جا رہے ہیں۔ انہاروں اور انیسویں صدی میں لبرل ازم، بورڑوا طبقے کا حصی نظریہ تھا۔ اسی طرح حقوق اور جمصوریت کی بات ہوتی تھی لیکن اس کا مطلب یہ تھا کہ مزدور طاقت کی خرید و فروخت ہو سکے نیز ملکیت حاصل ہونے کا حق موجود رہے۔ نئے لبرل ازم میں بھی یہی سوچ اپنی "عظیم روایت" کے اتباع میں جاری و ساری ہے۔

لیکن تشویش کی بات یہ ہے کہ وسیع اور مختلف عالمی نظام میں جہاں سرمایہ، بلند ترین سطح پر متحرک ہے اور "انفارمیشن" اپنے مقررہ اور حقیقی عرصے میں موصول ہو جاتی ہے۔ اس مظہر نامے میں جائزے یا NGO's کے شعبے کے مثبت افعال کی غیر موجودگی سے موجودہ عالمی نظام میں ان کی پوزیشن اور مفادوں کا بڑی حد تک پتہ چلتا ہے۔

کہاں کچھ یوں شروع کی جاسکتی ہے کہ وہ تنظیمیں جو 1980ء تک رضا کارانہ، غیر منافع بخش یا شری ایکسیاں رہی ہیں، انہیں بڑی بھاری تعداد میں امدادی رقم ملنا شروع ہو گئی ہیں جس نے ان کے بطور "نئے ترقیاتی اجنبٹ" کے کروار کو بڑھانے میں مدد دی اور بالکل حال ہی میں "سول سو سائیئنی" بننے کے لئے ڈونرر (امداد دینے والے ادارے) کی مالی معاونت نے ان تنظیموں کو بھاگتے ہوئے کتوں کی صورت میں تبدیل کر دیا ہے۔ ان حالات میں صرف دو ہی وضاحتیں ممکن ہیں۔ (1) یا تو یہ سب کچھ ان تنظیموں کے سربراہان کی مستعدی اور کمال کا نتیجہ ہے۔ (2) یا پھر یہ ایک محض طفل تسلی ہے اور ان کے علم کے بغیر ہو رہا ہے۔ یہ دلچسپ حقیقت ہے کہ پاکستان میں

بائیں بازو کے باقی ماندہ اور متحرک حمایتوں نے کس طرح نئے لبرل ازم کے ترجمانوں کی حیثیت سے اپنے آپ کو مصروف کر لیا ہے یہاں تک کہ آج کی ایک نہایت معروف اور مستعد NGO's نے فوجی آمر جنگ ضماء الحق سے اختلاف رائے رکھنے کی بنیاد پر چھوٹی چھوٹی تنظیموں کے طور پر کام کرنا شروع کیا۔ چونکہ ”اسلام ایزیشن“ کا عمل غیر مناسب طور پر مذہبی اقلیتوں اور خواتین کے خلاف تھا لہذا ان میں سے بہت سی تنظیموں نے خواتین اور انسانی حقوق کے مسائل اور ان کے حل کے لئے آواز بلند کی۔ یہ سمجھنا اہم ہے کہ ہم ان مسائل کے خلاف نہیں ہیں اس لئے کہ ایسا کرنے سے ہم دائیں بازو کے بنیادی رو عمل کے جال میں پھنس جائیں گے۔ نظریہ یہ نہیں کہ پچے کو مع شب کے باہر پھینک دیا جائے بلکہ یہ دکھانا ہے کہ ایسی تنظیموں کا وجود جو کہ ہیں الاقوامی انسانی حقوق اور ترقی کی صنعتوں کے ذریعے ہوا ہے، انہوں نے کام تو خیر کیا ہے مگر ایک ”انحصاری کلپنگ“ تخلیق کر کے سخت نقصان بھی پہنچایا ہے۔ مسئلہ یہ ہے کہ جیسے میں نے آغاز میں کما تھا کہ انسانی حقوق، اقلیتوں کے حقوق یا پھر خواتین کے حقوق کا مسئلہ نہیں ہے بلکہ ان طریقوں کا ہے جس میں انہیں بطور رسی حقوق کے دیکھا گیا ہے نہ کہ اثباتی طور پر۔ اگر اثباتی طور پر دیکھا جائے تو بڑے پیمانے پر ڈھانچے کی تبدیلی کی ضرورت پیش آئے گی اور اس میں مستقل نویعت کے مفادات شامل نہ ہوں گے۔ میں NGO's کی جماعت اور ان کے دیگر مفادات کی بات اس لئے نہیں کرتی کہ ان میں بذات خود غیر جموروی رویے موجود ہیں اور یہ طبقاتی خطوط میں منقسم ہیں۔ یہ انگریزی بولنے والے، اعلیٰ حکام اور غیر ملکی عطیات و امدادی رقموم کو خوش آمدید کرنے والے لوگ، الفاظ کے اس کھیل کے ذمے دار ہیں جو روپورٹیں اور تجویز لکھنے میں کام آتا ہے۔ یہ اپنی دال روٹی کے چکر میں ہیں اگر ان کی بنا پر ہوتی سکیمیں ڈوزرز کے ساتھ ”رابن ہڈ“ والا کھیل کھینے میں لگائی جاتیں یعنی رقموم اچھے مقاصد کے لئے استعمال ہوتیں خواہ ڈوزرز کے مطالبات اور تجویز کچھ ہی کیوں نہ ہوتیں تو پھر بھی ہم اسے ایک پسندیدہ عمل کہہ سکتے تھے۔ نقادوں کی مجموعی تنقید یہ ہوتی ہے کہ بھاری رقموم کانفرنسوں، اجلاس، روپورٹوں اور ملازمتوں کے میا کرنے پر خرچ کی جاتی ہیں ”ترقباتی“

صنعت" اب اس لئے پسندیدہ ہو گئی ہے کہ ملٹی نیشنل کپنیوں کو اخلاقی مقابلہ بھی پہنچائے جاتے ہیں چہ جائے کہ ان اچھے کاموں کی لیپاپوتی جو انہیں مختصر ثابت کرنے میں معاون ہاتھت ہو۔ تھوڑا سا واضح فرق ترقیاتی نظام کے اعلیٰ عمدیداروں کی تنخواہوں اور ان کے طرز زندگی میں پالیا جاتا ہے۔ یہ بات ایسے لوگوں کو مشکل سے ہضم ہوتی ہے جو صرف سماجی کام کرنا پسند کرتے ہیں اور ان کے مقابلے میں کاروباری شعبے میں لمبی کاریں اور فائیو شار ہوٹلوں میں اجلاس کا اہتمام ہوتا ہے۔ یہ تقدیم اس سے پہلے ہر سیاسی طبقہ فکر کے لوگوں نے کی ہے اور شاید اس میں ان کے اپنے مفوادات بھی شامل ہوں لیکن حقیقت یہ ہے کہ یہ دل لگتی بات ہے اور اس کی کوئی نہ کوئی بنیاد ضرور ہے۔ ریاست اور NGO's میں اختلاف مختصر" یوں ہے:

ریاستیں خواہ ایک طرز کی ہوں یا دوسری، "قانوناً لوگوں کو جوابدہ ہیں حتیٰ کہ قطعی طور پر غیر نمائندہ حکومت کو بھی اپنے افعال یا ترک افعال کو، عوامی مطالبے پر قبل جواز بنتا پڑتا ہے لیکن کوئی دوسرا اوارہ ایسا نہیں کر سکتا۔ جو لوگ NGO's چلاتے ہیں ان کے لئے سب سے پریشان کن پہلو یہ ہے کہ وہ اپنے اور ریاست کے درمیان فرق سے مکمل طور پر ناواقف ہوتے ہیں۔ ایک سرکردہ تعلیمی NGO کی سربراہ یہ دلیل دیتی سنی گئیں کہ ان کی تنظیم اور ایسی ہی دیگر تنظیمیں اس بات کی صلاحیت رکھتی ہیں کہ لوگوں کو تعلیمی حقوق دلواسکیں۔ یہ ایک خطرناک سادہ لوحی ہے اور مجھے خدشہ ہے کہ یہ کوئی استثناء نہیں۔ یہ تمام لوگ اس حقیقت سے مکمل طور پر بے خبر ہیں کہ سیاسی نظریات کے مطابق ریاستیں حقوق عطا کرتی ہیں اور نہ کہ یہ کوئی ہالا" انہیں عطا کرے۔ بد قسمتی سے پاکستان کوئی مثلی ریاست نہیں ہے لیکن اس کا مطلب یہ نہیں کہ حقوق عطا کرنے کا مرتبہ NGO یا کسی دوسرے نجی اوارے کو مل گیا ہے۔ کاروباری ملٹی نیشنل کپنیاں اپنی رقم کا تھوڑا بہت حصہ لیپاپوتی کے لئے دینے کا فیصلہ کر سکتی ہیں جو کہ ان کی ایک "کاروباری ذمے داری" ہے لیکن دنیا کا کوئی نظام انہیں اس حد سے آگے بڑھنے کی اجازت نہیں دیتا۔

پاکستان میں ایک طرف تو NGO's سول سوسائٹی کے اس طرح قریب ہو رہی ہیں کہ معاشرے ہ ریاست کے خلاف روک اور توازن کا کروار مضبوط ہو اور پھر NGO's

ریاست کی زیادہ سے زیادہ مدد بھی کر رہی ہیں کہ وہ اپنی معاشرتی ذمے داریاں ترک کر دے۔ اس سے بھی بدتر یہ کہ وہ رجعت پسندانہ ایجنڈے کو آگے بڑھا رہی ہیں اس کی ایک واضح مثال تعلیمی میدان میں ملتی ہے۔ وہی NGO's حکومت کے ساتھ کام کرتے ہوئے پلک سکولوں کے قیام میں کوئی عار نہیں سمجھتی۔ اب تک یہ تنظیم جو جزل ضایعہ کے زمانے میں اس کے اقتدار اور رجعت پسندی کے خلاف پروپیگنڈے کے طور پر بطور احتجاج قائم کی گئی تھی اب بڑی خوشی سے حکومتی نصابی کتب کو استعمال کرتی ہے اور یہ کتابیں عدم برداشت، فوجی جنگجوی اور ایشی قوم پرستی کی زیادہ سے زیادہ تعلیم دیتی ہیں مزید برآں اس NGO's کی اعلیٰ کملان یہ دلیل دیتی سنی گئی ہے کہ تعلیمی مواد کا کوئی مسئلہ نہیں یعنی بچے کیا پڑھ رہے ہیں اس سے غرض نہیں ہے، بس بچے پڑھنا چاہئیں۔ جیسے کہ تعلیم ہی وہ شاندار غیر جانبدار اور حلیم چیز ہے جسے محروم بچوں کو منتقل کیا جانا مقصود ہے۔ یہ دلیل کوئی نہیں دے رہا کہ ایک ایسے ملک میں جہاں خواندگی کی کثری جاتا ہے کہ پاکستانی تعلیمی نظام چادر درجنوں میں قائم ہے جس کا انحصار تفویض کئے گئے کروار کی قسموں پر ہے اور معاشرے کے افراد سے توقع کی جاتی ہے کہ وہ اسے لے کر چلیں گے۔ اگر یہ تعلیمی نظام کی وہ قسم ہے جسے NGO's کے سارے چلایا جا رہا ہے جو کہ انسانی حقوق اور عام سماجی انصاف کی آواز ہیں تو پھر ست روی یا مستعدی کا مسئلہ موجودہ حالات میں لاٹت بحث ہے۔

تریاقی صنعت ان بنیادی تصورات کے سلسلے میں آگے بڑھی ہے جو سماجی تبدیلی کی تحریکوں اور انہیں ختم کرنے سے برآمد ہوئے ہیں۔ ایک نقاد فرناندو کہتا ہے کہ سماجی تبدیلی کے ایجنت کے طور پر انسوں نے نظریاتی اور ادارتی خطوط ترقی کو اٹھانے میں اس طرح سولت مہیا کی ہے کہ بنیادی انقلاب سے طاقت حاصل کرنا آسان ہو گیا ہے مزید برآں اس صنعت کا رستہ، رابطہ، عوام کی بہت بڑی مشق ہے جو کہ تصورات اور رجحانات کا بیک وقت مجموعہ ہے جو کہ بیشنشن کی مارکیٹ حکمت ملیوں کی طرح تیزی سے بدلتے ہیں اور صارف سے ایک قدم آگے ہوتے ہیں۔ مثال کے طور پر تصور تذکیر و تائیف کو لے لیں، درحقیقت یہ ایک بہت بنیادی تصور تھا جو تانیشیت کی

دوسری لمحے سے برآمد ہوا ہے کیونکہ حیاتیاتی قطعیت کے برعکس یہ مرد اور عورت کے سماجی بنیادوں کی طرف اشارہ کرتی تھی البتہ ترقیاتی صفت نے جب تذکیر و تائیف کو دریافت کیا تو کیا ہوا؟ عورت کی ترقی کو تذکیر و تائیف اور اس کی ترقی میں بدل دیا۔ یہ مرحوم سرمایہ داری کا وہی جادو بھرا کھیل تھا یعنی جیسے پرانی شراب نئی بو تکوں میں پیش کی جائے۔ اس طریقے نے کسی بھی بنیادی مواد کو موثر انداز میں کچلا ہے اور ”تا نیشی“ منصوبے کی کوئی خدمت نہیں کی۔

سرد جنگ کے خاتمے کے بعد ساری دنیا میں NGO's کی مقبولیت اور اس کی رویت میں مینہ اضافہ، کوئی حادثاتی یا اتفاقی امر نہ تھا۔ دراصل یہ نئی روشن خیالی کا غالب نظریہ ہے جس نے سوویت یونین کے خاتمے کو استعمال کرنے کا انتظام یوں کیا کہ سو شلزم کا نہ تو کوئی واضح مقابلہ ہے اور نہ ہی تاریخ۔ چنانچہ اس نظریے کے خاتمے اور تاریخ کے خاتمے کو مختلف طریقے سے ”پروجیکٹ“ کیا۔ ایسے نظریاتی خلا میں NGO's کے ذریعے سماجی تبدیلی ایک ایسا رجحان بن گئی جس کے بارے میں انھوںی گذڑ نے دلیل دی ہے کہ سیاست کے تیرے راستے کی اہمیت سمجھو جو کہ غور و فکر کرنے اور پالیسی مرتب کرنے کے لئے فریم و رکھ مہیا کرتا ہے تاکہ سو شلزم کی متجاوز رسائی اور حدود اور نئی روشن خیالی و سرمایہ داری ایک ہو جائیں۔

پاکستان میں اگر NGO's اور ریاست کے باہمی اجزاء ترکیبی کا جائزہ لیں تو حقیقت کے طور پر انہیں مخالفانہ نہ سمجھنا چاہئے تاہم یہ بذات خود ریاست کی بناوٹ کا حصہ ہے فرناندو نے بنگلہ دیش اور سری لنکا کے لئے جو جائزہ مرتب کیا ہے اس کے دلائل پاکستان پر بھی لاگو ہوتے ہیں کیونکہ بنگلہ دیش اور پاکستانی NGO's کی تاریخ ایک ہی ہے۔ اس نے جنوبی ایشیا میں ان کی تاریخ کو ان کی پیشو و تنظیموں یعنی مشنری اور دیگر مخابروں سے ملایا ہے، وہ رقم طراز ہے:

”تقرباً تین صدیوں میں NGO's کی کارکروگی خواہ بنیادی ہو یا موجودہ، اس نے دو طریقہ کار و ضع کئے ہیں: ریاستی طاقت کی مرکوزیت اور اس کے تہن کے لئے شرائط تخلیق کرنا اور آسانیاں پیدا کرنا۔ جب NGO's نے ریاست کے غالب نظریات کے اندر کام کیا خواہ سماجی ترقی میں اس کی براہ راست مداخلت کی وکالت کرتے ہوئے یا پھر

ان مختلف گروہوں کے لئے بطور پلیٹ فارم کام کرتے ہوئے جو ریاست کی طاقت حاصل کرنے کی دوڑ میں شامل تھے یا پھر سرمایہ دارانہ ترقی کے بنیادی اداروں کے اندر رہ کر اپنی منفی سرگرمیاں جاری رکھیں۔ ان سرگرمیوں نے تبدیلی کے لئے ریاستی شکل میں کروار ادا کیا جب انہوں نے ریاست کی سرمایہ دارانہ طرز کو نظریاتی اور ادارہ جاتی بنیادی ڈھانچے کی پیداوار سے مربوط کیا۔ ”(فرناندو) چنانچہ بہبودی سرگرمیوں کی از خود ذمے داری لینے سے (جن سے ریاست، اس نے نظام میں دستبردار ہو گئی ہے) NGO's نے اس کامل اور تاریخی عمرانی معاہدے کو کمزور کرنے میں مدد وی جو ریاست اور شریوں کے درمیان ہوتا ہے اور کسی بھی جدید آئینی ریاست کی بنیاد بنتا ہے اس طرح NGO's کی بڑھتی ہوئی سرگرمیوں نے کم نمائندہ اور کم قابل احتساب ریاستوں کو ان کے سماجی بہبود کے کاموں کو ”پرائی ٹائلر“ کرنے میں لازمی مدد وی ہے۔ اس طریقہ کار میں ریاست کی سرمایہ دارانہ طرز اور عالی نظام کو مضبوط کیا جا رہا ہے ابتداء میں یہ ریاست فلاجی تھی جو سرمایہ داری کے موروثی تناقض مثلاً عوام کی اکثریت میں بھوک، معاشی پیداوار کے اندر آمنی میں فرق اور عملی بے روزگاری کو اپنے سماجی نظام کے ذریعے ظاہر کرتی تھی۔ اب یہی کام NGO's کرتی ہے اور اکثر غیر ملکی انداز میں کرتی ہے۔ اس طرح فلاجی ریاست کا نازک کروار اور ترقی جو NGO's نے سزا انقلابی معیشت سے غربت کے خاتمے کے پروگراموں تک کے ریاستی ترقیاتی منصوبوں میں اپنے وظیفہ خواروں کو منڈی کی معیشت سے جوڑنے کے لئے کام کیا ہے خواہ وہ ملک سطح پر ہو یا میں الاقوامی طور پر NGO's کے ساتھ ساتھ یہ رجان کہ ریاست کے نظام کی مرکزیت کو ختم کر دیا جائے، عالی بینک کے پروگراموں میں بھی پایا جاتا ہے۔ پاکستانی NGO's نے نہایت جوش و خروش سے اس نعرے کو تو اپنایا مگر یہ روشن پہلو نظر انداز کر دیا کہ پاکستان جیسے ناہموار سماجی نظام میں مرکزیت کے خاتمے کا مطلب یہ ہو گا کہ مقامی اشرافیہ کا کنٹرول بڑھ جائے نہ کہ عوام کو بااختیار بنایا جائے یا انہیں خلی سطح پر اقتدار میں شامل کیا جائے۔ یہ اشرافیہ ہر مقامی سطح کی کمیٹی میں لازمی طور پر اس طرح شامل ہوتی ہے کہ لٹھ اپنی کے ہاتھ میں ہوتا ہے مثلاً پنجاب مل سکول پراجیکٹ پروگرام، (جسے عالی بینک نے سپانسر کیا تھا) پنجاب میں تعلیمی نظام کی اصلاح کے لئے

شروع کیا گیا تھا نیز اس میں انتظامیہ کی تنظیم نو بھی شامل تھی۔ مانا کہ جاری نظام میں بد عنوانیاں موجود تھیں، یہ حد سے زیادہ مرکزیت کا حامل اور ناکارہ تھا پھر بھی اس حقیقت کے باوجود کہ ہر اشتویو کرنے اور ہر شعبے میں جانے سے زندگی کے وہی بنیادی اور افسوسناک حقائق ظاہر ہوئے یعنی پرائمری سطح تک تعلیم کو پھیلانے میں وہی رکاوٹیں سد راہ ہیں جو مقامی اشرافیہ اور ملایا جائیگی دار کی جانب سے لھڑی کی جاتی رہی ہیں اور یہی وہ عناصر ہیں جو مقامی سکول کی انتظامی کمیٹیوں میں شامل ہیں۔ میں نے آج تک کسی ایک NGO's یا دیگر تنظیموں یا افراد کی جانب سے اس تضاد پر تنقید نہیں سنی۔

چچھلی حکومت کے تحت پاکستان میں NGO's نے بہت سے صحافیوں کی طرح "شہید جنگجوؤں" کا مرتبہ حاصل کیا لیکن بد قسمتی سے یہ اہل اقتدار کی رعونت کا رویہ تھا جس کی بنا پر ایسا ہوا۔ یہ NGO's کے اندر اثبات اور روحان کو مضبوط کرنے کا نتیجہ بھی تھا ماکہ اندر وہی تقید سے دونوں صورتوں (یعنی تنقید کرتے ہوئے اور دفاع کرتے ہوئے) میں بچا جاسکے۔ ان دو عملوں میں سے کوئی بھی صحت مندانہ نہیں ہے۔ ریاست کی حاکمانہ فطرت اور ہر قسم کی مخالفت پر عدم برداشت (خواہ حکمران فوجی ہوں یا سیاسی) میں NGO's پاکستان میں اس کی مددگار رہی ہیں۔ یہ بات بھی قابل ذکر ہے کہ NGO's کی ایسی ترقیاتی سرگرمیوں سے جن کا تعلق بہود سے ہو، کسی حکومت کے لئے کوئی مسئلہ نہیں رہا۔ ہیروئنی رقوم کا الزام اسی وقت شروع ہوتا ہے جب NGO's ریاست پر تنقید شروع کرتی ہیں یا پھر ریاستی اشرافیہ اور ان کے حواریوں کے مفادوں میں دخل اندازی کرتی ہیں۔

یہ پاکستان کی بد قسمتی ہے کہ سیاسی منظراب تک دائیں طرف کے رنگ میں رنگا رہا ہے حتیٰ کہ آزاد روی بھی بنیادی سیاست یا فلسفے کی نقاب میں چھپی ہوئی ہے۔ یہ وقت ہے کہ بیان بازو اس کھوئی ہوئی سیاسی سرزمین کو واپس لے اور مستقبل کی شبیہہ کی دوبارہ تشکیل کرے جو کہ میں الاقوامی انسانی حقوق اور ترقیاتی ازم کے موجودہ نقشے سے باہر ہو۔ یہ اتنا آسان بھی نہیں جتنا نظر آتا ہے اس بات کی ضرورت ہے کہ بیان بازو اپنے مسلمہ قواعد پر اپنے طور پر اور عالمی تاریخی سطح پر نظر ہانی کرے۔ اپنی غلطیوں

سے سکھئے اور اپنے آپ کو دوبارہ تغیر کرے کیونکہ ایک "گلوبالائزڈ" دنیا میں پہنچنے کا یہی ایک طریقہ کار ہے۔ اس لئے بھی کہ ایک بار پھر مزدور اور سرمایہ داری کی بروحتی ہوئی بے لگام طاقت میں جنگ شروع ہے اور مارکسزم ہی وہ نقشہ ہے جس میں رہ کر اس غاصبانہ نظام کے مقابل کو تراشا اور جوڑا جاسکتا ہے لیکن یہ اسی وقت ہو گا جب زیر بحث مارکسزم کو نیا رنگ دیا جائے۔ اسے تو انہی مطے اس کے پلو تراشے جائیں اور وسیع النظری پیدا کی جائے تاکہ پتہ چلے کہ معاشرے میں طاقت کو کس طرح چلایا جاتا ہے؟ نظریے اور ذہانیج میں تعلق کیا ہوتا ہے؟ مزید برآل طاقت کے مختلف محوروں یعنی طبقہ، نسل، جنس، علاقہ اور مذہب وغیرہ کے درمیان کیا تعلق ہوتا ہے۔ صرف ان مسائل کے سمجھنے سے ہم انسانی حقوق اور ترقی کی "انڈسٹری" کی عاصیت کا توڑ کر سکتے ہیں۔ لوگوں کو معاشرے میں ان کے ساتھ ہونے والی ہر سطح کے استھان کے بارے میں بہتر وضاحت کی جائے اور مستقبل کے لئے ایک بہتر نظریہ پیش کیا جائے۔ محض اس طرح ہم یہ جنگ جیت سکتے ہیں۔

### حوالہ جات

- یوٹوبیا: ایک خیالی مگر مثالی ریاست جس میں افراد کو تمام بنیادی حقوق اور خوشیاں حاصل ہوں گی ایک انگریز سیاست دان سرتاسر مورنے اسے تصنیف کیا۔ (مترجم)

# تحقیق کے نئے زاویے

## ترکوں کی فتح ہندوستان

ڈاکٹر مبارک علی

عربوں کی سندھ کی فتح کے بعد، دوسرا حملہ ترکوں کا تھا کہ جنہوں نے پنجاب اور شمالی ہندوستان پر حملہ کئے اور ایک طویل عرصہ کی جنگ اور قتل کے بعد یہاں اپنی حکومت قائم کی۔ جب ہم ان فتوحات کے بارے میں فارسی کے ماخذوں کا مطالعہ کرتے ہیں تو ان جنگوں کو کافروں کے خلاف جہاد کہا گیا ہے، اللہ فاتحین غازی کہلانے کے جنہوں نے اسلام کی عظمت کے لئے جدوجہد کی۔

یہیں اس کے بر عکس اس عہد کے منسکرت کے ماخذوں میں ان فاتحین اور حملہ آوروں کے بارے میں ایک دوسری تصویر ہے۔ اس وجہ سے جدید ہندوستان کے مورخ جب قرون وسطی کے اس عہد کا جائزہ لیتے ہیں تو وہ افرادگی کے ساتھ اس بات پر زور دیتے ہیں کہ ان فتوحات اور ترکوں کی سلطنت کے قیام نے ہندوستانی تاریخ کے جاری و ساری تسلسل کو توڑ دیا، جس کا اثر ہندوستانی معاشرہ پر یہ ہوا کہ اس کی تخلیقی صلاحیتیں محمد ہو کر رہ گئیں۔ ان خیالات کا اظہار کے۔ ایم۔ فشی نے اپنے اس دیباچہ میں کیا ہے کہ جو انہوں نے ”دی ایج آف امپریل ٹوچ (The Age of Imperial Kanu.j) کے لئے لکھا ہے۔

اس عہد کا آغاز اس وقت سے ہوتا ہے کہ جب ہندوستان کی مرکزی سرزمین پر عربوں کو داخل نہیں ہونے دیا گیا۔ لیکن 996ء میں ہندوستان کی یہ سرزمین اس وقت صدمہ سے دوچار ہوئی کہ جب افغانستان پر ترکوں کا غالبہ ہو گیا۔

اس عہد میں، قدیم ہندوستان کا خاتمه ہو گیا۔ اس صدی

کے آخر میں جب سینگھن اور محمود غزنوی میں اقتدار میں آئے، تو ان کی توسعی پسندی کی لائج کے جس کا اظہار آنے والی دہائیوں میں ہوا، تو اس نے ہندوستان کی بنیادوں کو ہلا کر رکھ دیا، کیونکہ ان کے حملوں کے نتیجہ میں نئی قوتیں ابھر کر سامنے آئیں۔ ان قوتوں نے قرون وسطی کے ہندوستان کو جنم دیا، انہاروں میں صدی تک کہ جب ہندو طاقتیں ابھریں اور طاقت ور ہوئیں، اس وقت تک ہندوستان ایک اجتماعی مزاجی حالات سے گزرتا رہا۔

برجدول چٹو پادھیا نے، Representing the Other (1998) میں سنکرت کے ماخذوں سے اس پر روشنی ڈالی ہے کہ ان کے ہاں مسلمانوں یا ان ترک حملہ آزوں کا کیا ایجح تھا؟ انہیں وہ کس نظر سے دیکھ رہے تھے؟ انہوں نے خاص طور پر اس کی جانب اشارہ کیا ہے کہ اول تو سنکرت کے ان ماخذوں میں انہیں "مسلمان" کہہ کر شناخت نہیں کیا گیا ہے۔ مسلمان کی اصطلاح تیری ہوئیں صدی میں جا کر استعمال ہوئی ہے۔ ورنہ اس سے پہلے ان نواروں کو ان کی اتحنک شناخت سے یاد کیا گیا ہے، مثلاً: تاجک، تریک (ترک) غوری، تروتی (ترمی) گارجن (غزنوی) وغیرہ۔ ان ماخذوں میں سلطان کے لئے سرتانی، اور امیر کے لئے ہمیر کے الفاظ استعمال ہوئے ہیں۔

تاجک کے بارے میں چٹو پادھیا لکھتا ہے کہ اس کا پہلا استعمال بھڑوچ، ڈسٹرکٹ گجرات میں ایک پلیٹ پر ملتا ہے جس پر 22 جون 736ء کی تاریخ درج ہے۔ کہا جاتا ہے کہ یہ لفظ تاجک پسلوی زبان کے لفظ تازیگ سے مشتق ہے۔ جو عرب قبیلہ میں لیا گیا ہے۔ اس طرح سے ترکوں کے لئے تریک استعمال ہوا ہے۔ یہ ہندوستان میں مسلمان ترکوں کے آنے سے پہلے ترک حکمرانوں کے لئے استعمال ہوتا تھا۔ اس سلسلہ میں آندرے ونک (A. Wink) نے لکھا ہے کہ ترک کی اصطلاح وسط ایشیا کے خانہ بدشوں کے لئے 6 صدی عیسوی کے بعد سے استعمال ہونا شروع ہوئی ہے۔ چینی انہیں تو کیہ (Tu-Kueh) کہتے تھے۔ یونانی انہیں تورکوائے (Tourkoi) کے نام سے پکارتے تھے۔ اور عربوں نے انہیں "اٹرک" کہنا شروع کر دیا، جب کہ جدید فارسی میں

یہ "ترکان" بن گئے۔ درحقیقت ترک ایک چھوٹے قبیلہ کا نام تھا کہ جس کا سربراہ ایشنا (Ashina) کی برادری تھی، معنوں کے لحاظ سے یہ "طاقور" ہے۔

چونکہ ترکوں اور راجپوتوں میں زبردست اور خون ریز جنگیں ہوئیں، اس لحاظ سے ہندوستانی معاشرہ میں ان کے بارے میں جو امیج بنا وہ جنگ جو، خون ریزی کرنے والا، لیکر، ظالم، اور بد خوبی ہے۔ جو کہ ہندوستان میں بد امنی، تباہی، اور انتشار لے کر آیا مندروں کی تباہی، لوگوں کا قتل عام ہوا، اور برمنوں کے گھر بار اجزے اس کا نتیجہ یہ نکلا کہ ہندوستان کا پورا معاشرہ ان کی خون ریزی اور لوث مار سے تباہ و برباد ہو کر رہ گیا۔

قدم ہندوستانی ادب میں غیر ملکی حملہ آوروں کو کہ جنیں یاون (Yavanas) اور ملپچھ کہا گیا ہے۔ ان کے بارے میں یہ پیش گوئیاں ہیں کہ یہ اجنبی اور غیر ملکی جب حملہ آور ہوں گے تو اس کے نتیجے میں ہندوستان "کلیوگ" یعنی اندر ہیرے اور تاریک زمانے میں چلا جائے گا۔ کیونکہ یہ وہ لوگ ہوں گے کہ جو عورتوں اور بچوں کا قتل عام کریں گے۔ یہ آپس میں بھی جنگ کر کے ایک دوسرے کو ماریں گے، جس کے نتیجہ میں آبادیاں تباہ و برباد ہو جائیں گی۔ چونکہ ان پیش گوئیوں میں وقت کا کوئی تعین نہیں ہے، لہذا آگے چل کر یہ ممکن ہوا کہ تاجکوں اور ترکوں کے بارے میں کہ جو یاون اور ملپچھ تھے، یہ پیش گوئیاں درست ثابت ہوئیں۔ اگر قدم دور کے یاونوں نے دھرم کو نلپاک کیا اور آبادی کو تباہ کیا تو نئے یاون بھی یہی کچھ کر گئے، ان میں بھی تباہی و بربادی کی تمام خصوصیات تھیں۔ یہ تباہی صرف سیاسی طور پر ٹکست دینے ہی میں نہیں تھی، بلکہ اس نے سماجی نظام کو بھی اکھیز پھینکا۔

چٹو پارھیا نے اس ضمن میں شیلڈن پولاک (Sheldon Pollock) کے تھیس کو بیان کیا ہے، جس کا کہنا ہے کہ رامائن کی کمالی اگرچہ قدمی ہے، اور اس کمالی اور سیاست کا قدمی زمانہ سے گرا تعلق ہے، لیکن عدم قدمی میں اس کے سیاسی اثرات بہت معمولی ہوئے، لیکن بارہویں صدی میں اس کمالی نے سیاسی طور پر ایک نیا موڑ لیا، اور رام کی حیثیت ایک اہم حکمران اور اوتار کی ابھری کہ جس کی یاد میں مندروں کی تغیر

شروع ہو گئی، یہ سب کچھ ہندوستان میں ترکی حکومت کے قیام کے نتیجہ میں ہوا۔ رام ایک قوی ہیرو کی شکل میں سانے آیا، اور اس طرح یہ غیر ملکی حکومت کے خلاف ایک چینچ یا موثر جواب تھا۔ اس طرح رام ہیرو بنا تو ترک شیطان کی شکل اختیار کر گئے اس سے ظاہر ہوتا ہے کہ تاریخ کی تغیر اور تغییل میں ماضی، اس کی روایات اور اس کے ادارے کس طرح سے حصہ لیتے ہیں۔ ماضی کو حال اپنی ضرورت کے تحت دکھائی دیتا ہے۔ روایات حال کے مقاصد کے تحت بدلتی اور تغییل نوپاٹی رہتی ہیں۔

آگے چل کر ہندوستان کی سیاست میں رام نے اہم کروار ادا کیا۔ (رام راجہ، کا نعروہ ایسا نعروہ تھا کہ جس میں ماضی کے سرے دور کو واپس لانے کی بات کی گئی تھی۔ اس نعروہ نے ہندو بنیاد پرستی کو تقویت پہنچائی، آزادی کے بعد بابری مسجد اور رام جنم بھوی کی سیاست بھی اس کا ایک تسلیم ہے۔ اس میں رام کو ایک علامت بنا کر ہندو بنیاد پرست اپنی شناخت کو گمرا کرنا چاہتے ہیں اور مسلمانوں کو یاون اور پیچھے سمجھ کر ان کو علیحدہ رکھنا چاہتے ہیں۔

چٹو پاڑھیا، اس کے بعد اس دلیل کو لاتا ہے کہ یہ کہنا کہ تاریخ میں ہندو اور مسلمان بالکل علیحدہ رہے یہ صحیح نہیں ہے۔ ان میں شفافی اور کلچرل اثرات بھی ہوئے ہیں، جس کے نتیجہ میں ہندوستانی مسلمانوں نے اپنی ایک علیحدہ شناخت پیدا کی۔ لہذا تاریخ تصادم اور کش کمش کا نام ہی نہیں ہے۔ اس میں ملاپ اور اشتراک بھی ہے، جو قوموں کو مختلف رہتے ہوئے بھی برابر لاتا ہے۔

## ہندوستانی تاجر اور یورپی والیشیائی تجارت

### ڈاکٹر مبارک علی

تاریخ میں مختلف گروہ اور جماعتیں ہیں کہ جنہوں نے اپنے عمل اور سرگرمیوں سے تاریخ میں اہم کردار ادا کیا ہے۔ اب تک صرف حکمرانوں کے بارے میں یہ سمجھا جاتا تھا کہ یہ گروہ تاریخی عمل پر گھرے اثرات ڈالتا ہے، اس لئے مورخوں کی تحقیق کا مرکز یہ بن جاتے تھے، اور ان کی وجہ سے تاریخ صرف سیاست تک محدود ہو کر رہ جاتی تھی۔ مگر اب مورخ اس سے ہٹ کر دوسرا جماعتیں اور گروہوں کے بارے میں تحقیق کر رہے ہیں کہ جنہوں نے خاموشی سے تاریخ کے دھارے کو بدلا اور تبدیلی لے کر آئے۔ ان میں سب سے زیادہ اہم جماعت تاجروں کی ہے، کہ جنہوں نے نہ صرف یہ کہ دنیا کو نئے سرے سے دریافت کیا، نئے راستوں اور شاہراہوں کو ڈھونڈا، ملکوں ملکوں پھرے، ہزار ہاتھم کے خطرات کا سامنا کیا، اور ایک کلپن کو دوسرے سے روشناس کرایا، سب سے بڑھ کر یہ کہ انسانوں کو قریب لے کر آئے۔ ان تاجروں کی وجہ سے وہ اشیاء کے جو کسی ایک معاشرے میں نہیں ہوتی تھیں، انہیں یہ تاجر لے کر گئے اور وہاں ان کو مقبول بنایا۔ ان اشیاء میں کپڑا، زیورات، قیمتی معدنیات، پھل، جانور، اور فن و ہنر کی بیش بہا اشیاء ہوتی تھیں۔ دنیا کو گلوبل بنانے میں ان کا بہت بڑا حصہ ہے۔

چونکہ ہمارے ہاں تحقیق کی نہ تو سو لوگوں ہیں، اور نہ علم کے بارے میں جتنوں اور شوق، اس وجہ سے جب تاجروں کی سرگرمیوں اور تاریخ پر ان کے اثرات کا مطالعہ ہوا، تو اس میں یورپی تاجروں کو اولیت ملی، خاص طور سے اٹلی کے تاجروں اور ان کی تجارتی فرموں نے جو کردار ادا کیا، اس دستاویزات کی مدد سے پوری طرح سے واضح کیا گیا کہ اس لئے تاریخ میں یہ نقطہ نظر ابھرنا کہ یورپی تاجروں نے دوسروں کے مقابلہ

میں، دنیا کی تاریخ اور کلچر کو بدلتے میں زیادہ حصہ لیا۔

اب یورپی اور ہندوستانی مورخ تاریخی عمل میں ہندوستانی تاجروں کے کودار پر تحقیق کر رہے ہیں۔ اس سلسلہ میں مارکو ٹوس کی کتاب کہ جس میں اس نے شکار پور اور حیدر آباد کے تاجروں پر تحقیق کی ہے، وہ قابل قدر ہے، اس میں ان دو شروع کے تاجروں کی سرگرمیوں کا مطالعہ کیا گیا ہے کہ جو نوآبادیاتی دور میں شروع ہوا۔

اب ایک اور تحقیق میں اسٹین فریڈرک ڈیل (Stephen Fredric Dale)

”ہندوستانی تاجر اور یورپی و ایشیائی تجارت‘ 1600-1750“ (1600-1750)

جو کہ کیمبرج یونیورسٹی کی اسلامی تاریخ Indian Merchants and Eurosian trade سے متخلق ایک سیریز کا حصہ ہے۔ 1994ء میں شائع ہوئی ہے۔

اس کتاب میں اس نے خصوصیت سے عمد مغایہ، صفوی، اور ازبک دور حکومت کے دوران ان ہندوستانی تاجروں کی سرگرمیوں پر تحقیق کی ہے کہ جو ایران، وسط ایشیا اور روس میں آباد تھے۔ اس تحقیق سے دو باتیں سامنے آتی ہیں۔ اول تو یہ کہ ہندوستانی تاجروں نے بھی تاریخ میں اسی طرح سے حصہ لیا ہے کہ جیسے یورپی تاجروں نے، لہذا تاریخ کو ”یورپی مرکزیت“ کے نقطہ نظر سے نہیں دیکھنا چاہئے، بلکہ اسے ایشیائی اور ہندوستانی نقطہ نظر سے دیکھنے کی ضرورت ہے۔

دوسرم، اب تک یہ تاثر تھا کہ ہندوستانی نہ تو سمندر پار جاسکتے تھے، اور نہ ایک کے پار، یہ ان کے لئے مذہبی طور پر منوع تھا۔ اب یہ مطالعہ ثابت کرتا ہے کہ ہندوستان کے ہندو تاجر ایک کو پار کر کے، افغانستان، ایران، وسط ایشیا، اور روس تک جاتے تھے اور یہ تاجر صرف کھتری یا کسی ایک ذات کے نہ ہوتے تھے، ان کے ساتھ پوچاپٹ کے لئے برصغیر بھی ہوتے تھے، اس سے ثابت ہوتا ہے کہ یہ مذہبی پابندی ایسی نہ تھی کہ جس پر ہر ایک عمل کرتا تھا۔ منافع کی خواہش اس قدر شدید ہوتی ہے کہ اس کے آگے مذہبی قانون بھی ٹوٹ جاتے ہیں۔

اگرچہ بعض مورخوں نے ان تاجروں کو محض پھیری والا (Pedlers) کہہ کر ان کا رتبہ گھٹانے کی کوشش کی ہے۔ مگر جب ان کی سرگرمیوں کا گمراہی سے مطالعہ کیا جائے

تو اندازہ ہوتا ہے کہ ان کی تجارت مخفی پھیری والوں کی نہیں تھی، بلکہ یہ تجارتی فرموں کے تحت کام کرتے تھے اور ان کی باقاعدہ تنظیم تھی۔

اگرچہ ہندوستانی تاجر ان ملکوں سے عرصہ دراز سے تجارت میں مشغول تھے، لیکن 1501ء سے لے کر 1722ء تک کے دور میں ان کی سرگرمیوں کے بارے میں جو دستاویزات ملی ہیں، ان سے اندازہ ہوتا ہے کہ ہندوستان سے صراف اور سودی کاروبار کرنے والے صفوی ایران میں آکر آباد ہوئے۔ 1832ء میں ان کی موجودگی کے بارے میں برنس (Burnes) لکھتا ہے کہ وسط ایشیا اور اسٹرخان سے لے کر کلکتہ تک تجارت ہندوؤں کے ہاتھ میں ہے۔ یہاں پر ایک سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ آخر کیا وجہ تھی کہ مغل عمد میں ہندوستانی تاجروں کی سرگرمیاں اس قدر بڑھ گئیں؟ اس کی وجہ بیان کرتے ہوئے پن چودھری نے اپنے ایک مضمون ”مغل امپائر میں ریاست اور معیشت“ میں لکھا ہے کہ مغلوں نے اگرچہ ریونیو کی وصولی میں تو سختی کی، مگر انہوں نے ملک میں امن و امان اور تحفظ کو فراہم کیا۔ 1570ء کی دہائیوں میں کہ جب اکبر نے مغل سلطنت کو استحکام بخشنا، اس کے بعد ہندوستان کو انتشار، خانہ جنگی اور بد امنی سے نجات مل گئی۔ اس امن و امان اور تحفظ کی وجہ سے معاشرہ کو براہ راست فائدہ ہوا۔ اس کی تشكیل ہوئی کہ جسے قومی منڈی کہا جا سکتا ہے۔ ہندوستان کے مختلف علاقوں تجارت کی وجہ سے ایک دوسرے سے جڑ گئے۔

کچھ اس قسم کے حالات ایران میں صفوی دور حکومت میں ہوئے کہ جب شاہ عباس نے بھراں پر قابو پا کر اپنے سیاسی تسلط کو مضبوط کر لیا، اور ایک مستعد قسم کے انتظام کو ڈھلا۔ خاص طور سے اس نے شاہراہوں کی تعمیر، اور ان کی حفاظت پر زور دیا، جس کی وجہ سے تجارت کو فروغ ہوا۔ اس کے نتیجے میں لوگوں کا معیار زندگی بھی بڑھ گیا۔

اگرچہ مغل خاندان سنی اور صفوی شیعہ تھے، مگر تجارت کے سلسلہ میں یہ اختلافات حاصل نہیں ہوئے اور نہ ہی زبان کی وجہ سے کوئی رکاوٹ ہوئی، کھتری ہندو

فارسی جاتے تھے، اس نے لوگوں سے بات چیت کرنے میں انہیں کوئی وقت پیش نہیں آئی۔

ہندوستان اور ایران میں فرق یہ تھا کہ گنگا و جمنا کی وادی اس قدر زرخیز تھی کہ اس کے ذرائع نے مغل ریاست کو مالدار بنانے میں مدد دی۔ اکبر کے عمد کا ایک مورخ نظام الدین بخشی اپنی کتاب ”طبقات اکبری“ میں لکھتا ہے کہ ”اس وقت تین ہزار دو سو شر آباد ہیں، کہ جن کے ارد گرد تقریباً ایک ہزار گاؤں پھیلے ہوئے ہیں۔ ان کے علاوہ ایک سو میں ایسے شر ہیں کہ جو آباد ہیں اور خوب پھل پھول رہے ہیں۔“ ایران مغل ہندوستان کے مقابلہ میں اس قدر زرخیز آور آباد نہیں تھا۔

لہذا ہندوستان سے جو مال باہر جایا کرتا تھا، اس میں کپڑا، شکر، اور نیل قابل ذکر ہیں، جبکہ ایران سے خشک میوہ، پھل (مغل امراء میں مقبول تھے) اور سلک، خاص طور سے وسط ایشیا اور ایران سے گھوڑوں کی مانگ ہندوستان میں بہت تھی۔ مغلوں نے صفویوں اور ازبکوں کے مقابلہ میں اپنے چاندی اور سونے کے سکوں کا معیار برقرار رکھا، جو ان کے معاشری استحکام کو ظاہر کرتا ہے۔

عام طور سے ایک تاثر یہ ہے کہ معاشرے میں تاجروں کا سماجی مرتبہ گرا ہوا تھا، مگر ہم عصر شہادتوں سے یہ ثابت ہوتا ہے کہ ایسا نہیں تھا۔ تجارت کا پیشہ ایک معزز پیشہ تھا اور بادشاہ و امراء تجارت میں روپیہ لگایا کرتے تھے۔ امراء کے مقابلہ میں تاجروں کو زیادہ مالی استحکام حاصل تھا۔ ہندوستان کے ایک کھتری آئند رام خلص نے لکھا ہے کہ ”تجارت کئی لحاظ سے امارت سے بہتر ہے۔ امارت میں لوگ غلام بن جاتے ہیں۔ جب کہ تجارت میں تاجر اپنے مالک آپ ہوتے ہیں۔“

مغل، صفوی، یا عثمانی بادشاہوں کی ایک اہم خصوصیت یہ تھی کہ یہ تاجروں کی سولتوں کا بیشہ خیال رکھتے تھے۔ شاہراہوں کی حفاظت کرنا، اور راستوں پر جگہ جگہ کاروان سرائیں تعمیر کرنا، تاکہ تاجروں کو آرام پہنچے اور انہیں سلانک کے چوری ہونے یا لٹ جانے کا خطرہ نہ ہو۔ اکثر بادشاہ تاجروں کو نیکسوں سے بھی معافی دے دیتے تھے۔ مغل بادشاہ خاص طور سے کابل جانے والے راستہ کی حفاظت کا خیال رکھتے تھے کیونکہ

اس شاہراہ پر افغان قبائل تجارتی قافلوں کو لوٹ لیتے تھے۔ اس غرض سے انک کا قلعہ تعمیر ہوا تاکہ قافلوں کی حفاظت کی جاسکے۔ 1590ء میں جب مغلوں نے سندھ فتح کیا، تو جنوب مغربی راستے بھی محفوظ ہو گئے۔

اہم شاہراہوں پر کاروان سرایوں کی تعمیر کا مقصد یہ تھا کہ تاجریوں اور مسافروں کو راستے میں مشکلات پیش نہ آئیں۔ ابوالفضل نے اکبر کے پارے میں لکھا ہے کہ بادشاہ کو اس بات کا سخت خیال تھا کہ مسافروں کو راستے میں وقتیں پیش نہ آئیں، اس لئے سرایوں میں رہائش اور کھانے پینے کی سوتیں موجود رہتی تھیں۔

ایران میں شاہ عباس صفوی نے بھی اس بات کا خیال رکھا کہ شاہراہوں سے ڈاکوؤں اور لیسوں کا خاتمه کر کے انیں تاجریوں کے لئے محفوظ بنادے، اس کی وجہ سے تاجریوں کے لئے ایران کی سڑکوں پر سفر کرنا محفوظ ہو گیا۔ مغلوں اور صفویوں کے ان اقدامات کا فائدہ یہ ہوا کہ ہندوستان، ایران اور توران میں تجارت کو بے انتہا فروغ ہوا۔ خصوصیت سے پنجابی ہکتی اور راجستان کے مارواڑی تاجر سترہویں صدی میں تجارت میں مشغول نظر آنے لگے۔

ہندوستانی تاجریوں میں، جنہوں نے تاریخ میں اہم کردار ادا کیا وہ ملتانی تھے۔ ان تاجریوں کا ذکر برلنی نے اپنی کتاب ”تاریخ فیروز شاہی“ میں بھی کیا ہے۔ علاء الدین خلی نے جو معاشری اصلاحات کیں، تو ان میں کپڑے کی تجارت کے لئے ملتانی تاجریوں کو رقم دی تاکہ وہ مقرر شدہ قیتوں پر یہ دہلی کے بازار میں فروخت کریں۔

ملتان نہ صرف یہ کہ ایک قدیم تاریخی شری، بلکہ اسے مغل دور میں خاص اہمیت حاصل تھی اور یہ صوبے کا صدر مقام تھا۔ سندھ کا مغل گورنر ملتان ہی میں رہا کرتا تھا۔ اس لئے یہاں نکال تھی، چونکہ اس علاقے میں کپاس کی پیداوار بہت ہوتی ہے، اس لئے یہ کپڑے کی صنعت کا مرکز بن گیا تھا، اور کپڑا تیار کرنے والے جو لاء ہے اور دست کار یہاں آ کر آباؤ ہو گئے تھے۔ ملتانی تاجر خاص طور سے کپڑے کی تجارت کی غرض سے ایران و توران اور روس جلیا کرتے تھے، 1623ء میں ایک روی تاجر ایف۔ اے۔ کوٹوف (Kotov) نے لکھا ہے کہ اصفہان میں ہندوستانی تاجر ملتان کے

تھے۔ 1676ء میں فرانسیسی تاجر ماؤنٹیر نے لکھا کہ ایران میں تجارت کرنے والے ہندوستانی ملتانی تھے۔ 1684ء میں یہی بات ایک جرمن سیاح نے کہی کہ اصفہان میں دس ہزار ملتانی تاجر ہیں۔ 1723ء میں آٹھ ملتانی تاجر خاندان کاشان میں آباد تھے۔ روس میں 1747ء میں جو مردم شماری ہوئی اس کے تحت اسٹر خان میں آباد اکثریت ملتانی تاجریوں کی تھی۔

ملتانی تاجریوں کے بعد پنجاب کے کھتری اور راجستانی مارواڑی اور جینی تاجر تھے۔ تاجریوں کے اس گروہ میں خانہ بدوش قبائل کا بھی بڑا حصہ تھا۔ یہ لوگ چونکہ موسم کے لحاظ سے ایک جگہ سے دوسری جگہ آتے جاتے رہتے تھے، اس لئے شروع کی زائد مقدار کی مصنوعات اور اشیاء کو یہ فروخت کرتے تھے۔ ان میں خصوصیت سے افغان پاؤندے اور لوحلانی قبیلہ قabil ذکر ہیں۔ ان قبائل کی محترک زندگی، ان کے جانور جو بار برداری کا کام کرتے تھے، سفر کرنے اور نئی بھروسے پر جانے کی عادت، اس کی وجہ سے تجارتی شاہراہوں پر خانہ بدوش قبائل کی سرگرمیاں جاری رہتی تھیں، یہ ایک شر سے دوسرے شر، اور ایک ملک سے دوسرے ملک میں ”مُل مِن“ کا کروار ادا کرتے تھے۔

ہندوستان کے تاجر ایران، توران، یا روس میں خاص طور سے سودی کاروبار کرتے تھے اس کی وجہ یہ تھی کہ اس وقت کوئی بینک یا ایسا ادارہ نہیں تھا کہ جو بوقت ضرورت ادھار دے سکے۔ انہوں نے اس خلاء کو پورا کیا، اس کاروبار میں انہیں اس وجہ سے بھی موقع ملے کیونکہ مسلمان اس سے کتراتے تھے۔ ہندوستانی تاجریوں نے یہ سوچتے ہوئے کہ ہندوستان سے مال لانے میں وقت بھی لگتا ہے اور راستے کے خطرات بھی ہوتے ہیں، لہذا اس کا طریقہ یہ نکلا کہ ہندوستان سے کاریگروں اور دست کاروں کو ایران و توران میں لا کر آباؤ کیا ہاگر وہ یہاں رہتے ہوئے کپڑا تیار کریں۔

جب 1556ء میں روس نے اسٹر خان پر قبضہ کیا، تو اس کے بعد سے اس کے ہندوستان سے تعلقات بڑھ گئے، 1626ء سے یہاں پر ہندوستانی تاجر آنا شروع ہو گئے 1649ء میں یہاں پر 26 ہندوستانی مستقل قیام کرتے تھے۔ 1695ء میں ایک روی مشن اور نگزیب کے دربار میں بھی آیا۔

استرخان سے یہ روس کے دوسرے شروع میں بھی تجارت کی غرض سے جانے لگے، 1684ء میں 21 ہندوستانی ماں کو شریں رہتے تھے۔ استرخان میں انہیں پوری پوری مددی آزادی تھی۔ اس نے یہاں انہوں نے مسجدیں، اور مندر تعمیر کرائے۔ ہندو اپنے مردوں کو جلاتے تھے کہ جس کی وجہ سے مقامی آبادی ان کے اس عمل سے نالاں تھی۔

تجارت میں اس وقت تبدیلی آنا شروع ہوئی کہ جب ان ملکوں کے سیاسی حالات بدلتا شروع ہوئے۔ نادر شاہ افشار نے اصفہان پر قبضہ کر کے صفوی خاندان کا خاتمہ کر دیا۔ 1739ء میں اس کے محلے نے ہندوستان میں انتشار کو جنم دیا، اس کے بعد احمد شاہ ابدالی کے حملوں نے ہندوستان کے سیاسی حالات کو بکاڑ کر رکھ دیا۔ جب 1818ء میں اس نے ملکان پر قبضہ کیا، تو اس سے شرکی تجارتی حیثیت ختم ہو گئی اور ملتانی تاجر شکار پور منتقل ہو گئے۔ اب یہ تاجر وسط ایشیا میں ملتانی کے بجائے شکار پوری کھلانے لگے۔

اس مطالعہ سے یہ بھی واضح ہوتا ہے کہ تجارت کا تعلق سیاسی استحکام سے ہوتا ہے، جب سیاسی حالات بگزتے ہیں اور سرمایہ محفوظ نہیں رہتا ہے تو یہ اس جگہ منتقل ہو جاتا ہے کہ جہاں یہ محفوظ ہو۔ اس کے ساتھ شرکی بیواد ہو جاتے ہیں۔ لوگوں کا معیار زندگی بھی گھٹ جاتا ہے، اور عدم تحفظ معاشی سرگرمیوں کو ختم کر دیتا ہے۔

## پنجاب: سکھوں اور انگریزوں کی حکومت

### ڈاکٹر مبارک علی

پنجاب کی تاریخ کے مطالعہ اور اس کے تجزیہ سے اس علاقے کے رہنے والوں کے کردار اور ان کی ذہنیت کی ساخت اور تغییر کے بارے میں کوئی رائے قائم کی جاسکتی ہے۔ تاریخ کے اتار چڑھاؤ میں پنجاب کن کن ادوار سے گزرا، اور اس کے نتیجہ میں یہاں کے معاشرے کی بناوت میں کیا کیا تبدیلیاں آئیں۔ اس سلسلہ میں اگرچہ کئی کتابیں لکھی گئی ہیں۔ مگر خاص طور سے سکھوں اور برطانوی ادوار کے دوران پنجاب کس صورت حال سے دوچار تھا۔ اس پر اینڈریو جے۔ میجر کی کتاب "ریٹن ٹو امپائر" (Return to Empire) ایک مفید کتاب ہے، جسے 1996ء میں آکسفورڈ یونیورسٹی نے چھپا ہے۔

ایندھریو میجر، نے پنجاب کو ایک سرحدی ریاست سے موسم کیا ہے کہ جو کابل، وسط ایشیا اور ہندوستان کے درمیان واقع ہونے کی وجہ سے مسلسل حملہ آوروں کا شکار رہی، مثلاً 11 صدی سے 18 ویں صدی تک اس پر 70 مرتبہ حملے ہوئے اور ان حملوں کی وجہ سے یہاں سیاسی اقتدار غیر پنجابیوں کے ہاتھوں میں رہا۔ ان حملوں اور سیاسی عدم استحکام کی وجہ سے یہاں پر کلچر کی وہ ترقی نہیں ہو سکی کہ جو ہونا چاہئے تھی۔

اس کے علاوہ پنجاب کا معاشرہ ذات پات کے ساتھ ساتھ مختلف قبائل میں بنا ہوا تھا جن میں خاص طور سے جاؤں اور راجپوتوں میں باہمی تصادم رہتا تھا۔ جب ریاست کی طاقت نہ ہو، اور قانون و فیصلہ کرنے والے ادارے نہ ہوں تو اس صورت میں قبائلی جھگڑے اور تصادم خون ریزی و قاتل گری میں ملوث ہو کر کئی نسلوں تک چلتے ہیں۔

پنجاب کی اکثریت انہیوں صدی تک گاؤں اور چھوٹے قبیلوں میں آباد تھی۔ اس کے بڑے شہروں میں لاہور، ملتان اور امرتسر تھے۔ 18 ویں صدی میں جب مثل خاندان کمزور ہوا، اور مرکز کی طاقت اس قابل نہیں رہی کہ پنجاب پر کنٹول کر سکے تو اس وقت سکھوں کے گروہ کہ جو مسل کملاتے تھے وہ صوبہ میں ابھرے اور انہوں نے اپنے اپنے علاقوں میں اقتدار قائم کر کے مرکزی اور صوبائی حکومت کو لگان دینے سے انکار کر دیا۔ لیکن ان مسلوں کے سامنے کوئی واضح سیاسی وژن، یا پلان نہیں تھا، اس لئے ان کی سرگرمیاں لوٹ مار پر تھیں۔ ایک دوسرے کے علاقوں اور گاؤں پر قبضہ کرنے کی وجہ سے یہ آپس میں بھی لڑتے رہتے تھے۔

ان مسلوں کے جھگڑوں میں رنجیت سنگھ کی مسل نے بالآخر دوسروں کو شکست دے کر اپنی فویت کو تسلیم کرایا۔ پھر شادی کے ذریعہ اس نے اہم سرداروں سے تعلقات قائم کر کے اپنی ذاتی حیثیت کو طاقتور کر لیا۔

جب 1799ء میں رنجیت سنگھ نے لاہور پر قبضہ کیا تو اس نے باقاعدہ ایک ریاست کی بنیاد ڈالی اور خود مسراجہ کی پوزیشن اختیار کر لی۔ ریاست کی تشکیل کا نتیجہ یہ ہوا کہ مسلوں اور سرداروں کی لوٹ مار ختم ہو گئی۔ اب وہ ایک ریاست کے ماتحت ہو گئے۔ علاقہ میں امن و امان ہوا، اور سیاسی استحکام نے لوگوں میں اطمینان کے جذبات کو پیدا کیا۔

سکھ ریاست کے قیام کی ایک اہم خصوصیت یہ تھی کہ پہلی مرتبہ پنجاب میں پنجابیوں کی حکومت قائم ہوئی۔ لیکن اب تک ریاست کے ویسی علاقوں میں سرداروں کا اثر و رسوخ باقی تھا۔ اس مقصد کے لئے رنجیت سنگھ نے ایک بڑی فوج رکھی تاکہ اس کے ذریعہ سے نہ صرف اندر وطنی بغاوتوں کا خاتمہ کرے، بلکہ سلطنت کی توسعہ بھی کرے تاکہ سرداروں کو فوجی کارروائیوں میں مصروف رکھا جائے، اور فتوحات کے نتیجہ میں لوٹ مار اور مال غنیمت کے لائق میں انہیں اپنا وفادار بناۓ رکھا جائے۔ مزید فوج کی اس لئے بھی ضرورت تھی کہ ریاست کا انگریزی توسعہ پسندی سے دفاع کیا جائے۔ اس لحاظ سے کہا جا سکتا ہے کہ رنجیت سنگھ کی ریاست ایک فوجی ریاست تھی؛

فوج کی تربیت کے لئے اس نے یورپی افران کو ملازمت پر رکھا کہ جنہوں نے فوج کو جدید خطوط پر منظم کیا۔ اس کا نتیجہ یہ تھا کہ 80,000 کی فوج پر 41% ریونیو خرچ ہو جاتا تھا۔ اس صورت میں رعایا کی فلاں و بہود کے لئے کچھ باقی نہیں پختا تھا، رنجیت سنگھ نے ریاست کی تشکیل میں ایک تو مغل روایات کے تسلیل کو باقی رکھا اور ساتھ میں مقامی قدمی پنجابی روایات اور اواروں کی سرپرستی بھی کی۔ مثلاً شاہی علامات میں اس کا دربار مغل دربار طرز پر تھا۔ اور وہ خود کو اپنی رعایا کا باپ تصور کرتا تھا۔ لیکن سکھوں کی وفاداری کے حصول کے حصول کے لئے اس نے خالصہ روایات کی بھی پابندی کی اور اپنے جو سکے جاری کرائے وہ خالصہ کے نام پر تھے۔

RNGیت سنگھ کو اس کا اندازہ تھا کہ پنجاب میں سکھ اقلیت میں ہیں۔ اس لئے ضروری ہے کہ دوسری قوموں سے مدلی جائے، اس مقصد کے لئے اس نے ان لوگوں کو آگے بڑھایا کہ جنہوں نے اس سے وفاداری کا اعلان کیا۔ اس سلسلہ میں اس نے مذہبی رواداری کی پالیسی کو اختیار کیا۔ اکالیوں کی جماعت، جو مذہبی معاملات میں سخت تھے، انہیں قابو میں رکھا۔ سکھ سرداروں کے ساتھ اس نے جو رویہ اختیار کیا اس کا نتیجہ تھا کہ اس کے خلاف 38 سالہ دور حکومت میں صرف ایک یا دو بغاوتیں ہوئیں، ورنہ سردار اس کے ساتھ وفادار رہے۔ ان کی وفاداری کو مستحکم کرنے کے لئے اس نے جو پالیسی اختیار کی، اس میں انہیں اعلیٰ عمدے دینا، جاگیریں عطا کرنا اور خطابات سے نوازا تھا۔ سردار کے مرنے پر اس کے جانشین کا انتخاب مہاراجہ کرتا تھا، اور نئے سردار کو ایک چوتھائی سے آدھی آدمی مہاراجہ کو دینی ہوتی تھی۔ اس ڈر سے کہ سردار خود مختار نہ ہوں، انہیں اس کی اجازت نہ تھی کہ وہ قلعے بنائیں، اور اپنی طاقت و اقتدار کا اعلان کریں۔

موروثی سرداروں کا توز کرنے کے لئے اس نے ان وفادار افراد کی سرپرستی کی جنہوں نے اس کے لئے خدمات سر انجام دی تھیں اور انہیں سردار کے عمدے تک پہنچایا۔ ان میں سے بہت سے نہ تو سکھ تھے اور نہ پنجابی، جیسے دیوان دینا ناتھ کشمیری تھا، عزیز الدین مسلمان تھا، جعdar خوش حال سنگھ برہمن تھا، جب کہ ڈوگرا بھائی گلاب

سگھ اور دھیان سگھ عام فوجی تھے۔

رنجیت سگھ نے جس امپاری کو جنگ و جدل اور انتظامی صلاحیتوں کے ساتھ کھڑا کیا تھا، وہ 1831ء میں اس کے مرنسے کے سات سال کے اندر اندر بکھرنا شروع ہو گئی، اس کی وجہ پر یہ تھیں کہ اول جانشین کمزور اور نااہل ثابت ہوئے، سرداروں نے کمزور حکمران کی صورت میں سازشیں شروع کر دیں، فوج نے خود اختیار رویہ اختیار کر لیا، ان حالات میں برطانوی حکومت نے فائدہ اٹھالیا۔

یہاں پر سوال پیدا ہوتا ہے کہ آخر یہ صورت حال کیوں پیدا ہوئی؟ اس کا جواب یہ ہے کہ رنجیت نے جن ریاستی اداروں کی تشکیل کی تھی، ان کی بنیادیں کمزور تھیں۔ اس لئے کہ لوگ اداروں سے زیادہ افراد پر انحصار کرتے تھے۔ جب رنجیت سگھ جیسا طاقتور فرد نہیں رہا تو افراد بھی آزاد اور خود اختیار ہو گئے۔ لہذا اس انتشار کی حالت میں فوج کا ادارہ ایسا تھا کہ جس کے پاس طاقت و قوت تھی، اب سازش اور اقتدار کا حصول کرنے والے فوج سے مدد مانگنے لگے، فوج نے اس صورت حال سے فائدہ اٹھایا اور اس میں فوجی پنچائیں بن گئیں کہ جو فیصلہ کرتی تھیں کہ کس کی حمایت کرنی چاہئے اور کس کو گدی پر بٹھایا جائے۔ نتیجہ یہ تھا کہ جانشینی کے جھگڑے شروع ہو گئے۔ سردار گروہوں میں بٹ گئے، خانہ جنگی روز کا معمول ہو گئی جس کی وجہ سے 15 سے 17 ستمبر 1943ء تک ایک ہزار افراد قتل ہوئے۔

ان جھگڑوں نے فوج کو طاقتور بنا دیا۔ اب ریاست کی آمدی کا زیادہ حصہ فوج پر خرچ ہونے لگا۔ مثلاً 1830ء میں 80 ہزار فوج کے لئے 41% 1849ء میں 123,800 فوج کے لئے 66% خرچ ہو گیا۔ فوج اب خود کو باقتدار سمجھنے لگی اور دربار پر مسلسل دباؤ ڈالتی رہی کہ اس کی تنخواہیں بڑھائی جائیں۔ چونکہ ریاست کی آمدی اس بوجھ کو نہیں سار سکتی تھی اس لئے اس کا یہ حل نکلا گیا جاگیروں کو ضبط کیا گیا، یا ان میں کی کی گئی۔ مزید آمدی کے لئے لگان میں اضافہ کیا گیا، مثلاً ضلع ہزارہ میں لگان کو 8% سے بڑھا کر 25% کر دیا گیا۔

فوج کے اخراجات اور اس کی طاقت کی وجہ سے اس میں اور سکھ سرداروں میں

کش کمش پیدا ہو گئی۔ اب سکھ سردار اس کے خواہش مند تھے کہ فوج کی طاقت کو کس طرح سے کمزور کیا جائے۔ لہذا دربار نے اس پس مظہر میں انگریزوں سے جنگ کی اجازت دی۔ ادھر سے ہندوستان میں برطانوی حکومت بھی پنجاب کو اپنے کنشوں میں لانا چاہتی تھی، لہذا 1845ء اور 1846ء کی جنگوں میں سکھوں کو شکست ہوئی، اور 1846ء میں لاہور معاہدے کے تحت پنجاب پر برطانوی تسلط قائم ہو گیا۔ اگرچہ اس معاہدہ کے تحت سکھ حکومت توہی مگر اس کے اختیارات ختم ہو گئے، اب نہ تو دربار کوئی جنگ کر سکتا تھا اور نہ معاہدہ امن نہ کسی یورپی کو اپنی ملازمت میں رکھ سکتا تھا، نہ انگریزوں کو اپنے علاقے سے گزرنے کی مخالفت کر سکتا تھا۔ اب سکھ دربار انگریزوں کی سربستی اور حفاظت میں تھا۔ برطانوی ریزیڈینٹ پنجاب میں کامل اختیار رکھتا تھا۔ اس سے فائدہ اخہ کراس نے ایسے حمایتی سرداروں کی جماعت تیار کر لی اور جو اس کے مخالف تھے انہیں اقتدار سے محروم کر دیا 1847ء سے 1848ء تک جو اصلاحات کی گئیں، ان کے نتیجہ میں سکھوں کی رجمنتوں کو فارغ کر کے ان کی تنخواہوں کی اوایلی کر دی گئی۔ آمنی کے اضافے کے لئے کشم ڈیوٹیاں کم کر دی گئیں۔ دیوانی قوانین کا نفاذ کیا گیا۔

برطانوی اثر و رسوخ اور ان کی کارروائیوں کی وجہ سے سکھوں میں بے چینی پیدا ہوئی اور اس کے نتیجہ میں 1847ء میں ملکان میں بغاوت ہوئی۔ اس بغاوت میں سکھ سردار اپنے مذہب، اور اپنی کھوئی ہوئی ریاست، اور عزت کو بحال کرنے کی غرض سے شامل ہوتے چلے گئے۔ لیکن برطانوی طاقت کے آگے ان کی بغاوت کامیاب نہیں ہوئی۔ اور 29 مارچ 1849ء میں انگریزوں نے پنجاب پر بقہہ کر لیا۔

ہنری ایلیٹ نے اس کارروائی کی تفصیل دی ہے کہ جس میں سکھوں کا آخری حکمران دلیپ سنگھ نے معاہدہ پر دستخط کر کے پنجاب کو انگریزوں کے حوالے کر دیا تھا۔ تمام کارروائی بڑے سمجھیدہ ماحول میں ہوئی۔ کوئی سردار ہتھیار بند نہیں تھا، قیمتی زیورات اور چمکدار لباس کہ جو درباری اس قسم کے موقعوں پر پہنچتے تھے، اب ان کا نام و نشان بھی نہیں تھا۔ اس عجورپی کارروائی میں شامل افراد نے کسی قسم کے جذبات کا

اطھار نہیں کیا اور بغیر کسی جوش اور تاثر کے انہوں نے بے حسی کے ساتھ ان اعلانات کو سنایا کہ جن میں ان کی بڑی سلطنت کے خاتمہ کا کما گیا تھا۔ یہ وہ سلطنت تھی کہ جسے رنجیت سنگھ نے بھوث اور دہشت گردی کے بعد قائم کیا تھا۔

جب میں نے محل کو چھوڑا ہے تو مجھے فخر کا احساس تھا کہ اب قلعہ پر برطانوی جھنڈا لرا رہا ہے اور ہمارا توپ خانہ اسے سلامی دے رہا ہے۔ یہ وقت تھا کہ جب برطانوی اقتدار کا اعلان ہو رہا تھا اور خالصہ راج دفن ہو رہا تھا۔

برطانیہ نے پنجاب پر قبضہ کے بعد 1848ء سے 1856ء تک اصلاحات کا سلسلہ شروع کیا اس مقصد کے لئے گورنر جنرل ڈیلوزی نے بورڈ آف اینڈ میٹریشن کو تشكیل دیا کہ جس کے تین ممبران تھے: ہنری لارنس، جان لارنس اور چارلس مانسل (Mansel) پنجاب میں برطانوی فوج میں 59 ہزار فوجی تھے، جن میں 63% ہندوستانی اور پنجابی تھے۔ سکھ فوج کو برخواست کر کے کچھ کو ملازمت دی، بقیہ کو تنخواہیں اور پیش دے کر فارغ کر دیا۔ آبادی کو ہتھیار رکھنے کی اجازت نہ تھی۔ 248 کچے قلعوں میں سے 172 کو مسح کر دیا۔ وہ تمام سکھ سردار کہ جن کی وفاداری پر ذرا بھی شبہ تھا انہیں جلاوطن کر دیا۔ جن لوگوں نے بغاوت میں حصہ لیا تھا، ان کی جاگیریں ضبط کر لیں، اور جاگیروں کا اجراء نئے سرے سے کیا تاکہ برطانوی اتحاری کو تسلیم کیا جائے۔

پنجاب پر برطانوی اقتدار کا نتیجہ یہ ہوا کہ 1857ء کی بغاوت میں پنجاب میں وسیع پیمانہ پر کوئی ہنگامہ نہیں ہوا۔ انگریز مورخ اس کی وجہ یہ بتاتے ہیں کہ انہوں نے ہندوستانیوں یا پوربیے لوگوں سے اپنی 1845ء، 1846ء اور 1849ء کی نکستوں کا بدلہ لیا۔ دہلی کو برباد کرنے میں انہیں اس لئے خوشی ہوئی کیونکہ مغلوں نے ان کے ساتھ زیادتیاں کیں تھیں۔

اس کے رد عمل میں قوم پرست مورخوں نے اس بات کی کوشش کی ہے کہ انگریزوں سے اس وفاداری کے داع اکو دھویا جائے اور یہ ثابت کیا جائے کہ پنجاب نے

بھی 1857ء کی بغاوت میں حصہ لیا تھا۔

1857ء کا ہنگامہ شروع ہوتے ہی، پنجاب کی انتظامیہ نے جو فوری اقدامات کئے ان میں ان سپاہیوں کو ملازمت سے نکالنا تھا کہ جن کی وفاواری پر ذرا بھی شبہ تھا۔ اس کے بعد سخت سفرشپ عائد کیا گیا تاکہ لوگوں میں شنک و شبہات پیدا نہ ہوں۔ 2,500 ان ہندوستانیوں سپاہیوں کو ملازمت سے برخواست کر کے انہیں جلاوطن کر دیا کہ جن کے بارے میں ڈر تھا کہ وہ باغیوں سے مل جائیں گے۔ جیلوں کی حفاظت اور دریا میں کشتیوں کی نگرانی بڑھا دی گئی۔ ان اقدامات کے باوجود منی اور ستمبر میں ہندوستانی سپاہیوں نے 12 بغاوتیں کیں، مگر ان بغاوتوں کو مقامی قبیلوں کی مدد سے کچل دیا گیا۔

جان لارنس نے سرداروں کی وفاواری کی غرض سے بغاوت کی خبر سننے ہی جو پہلا کام کیا وہ یہ تھا ان سرداروں سے مدد مانگی کہ جنمیں وفاوار نہیں سمجھا گیا تھا اور جن کی جاگیر کم کر دی گئی تھیں یا ضبط کر لی گئی تھیں۔ ان سرداروں نے اس موقع سے فائدہ اٹھایا اور انگریزوں کی مدد کی تاکہ وہ دوبارہ سے اپنے قدیم عمدے، مراعات اور مالی فوائد حاصل کر لیں۔ اس لئے پنجاب وفاوار رہا، غداری کے شبہ میں جن لوگوں کو قتل کیا گیا ان کی تعداد 2383 تھی، 244 کو سزاۓ قید دی گئی، یا انہیں کوڑے مارے گئے۔

جن سرداروں نے 1857ء میں انگریزوں کا ساتھ دیا، ان میں 47 کو خان بہادر اور سردار بہادر کے خطابات دیئے گئے۔ ان خطابات کے علاوہ انہیں خلعت، جاگیریں اور پنشن دی گئیں۔ ان میں سے کچھ کو اودھ میں باغیوں کی ضبط شدہ جاگیریں دی گئیں۔ مثلاً علی رضا خان قزلباش کو اودھ میں 147 گاؤں دیئے گئے۔ ان 14 سرداروں کو کہ جن کی جاگیریں 49-48 1848ء میں ضبط ہوئیں تھیں، ان کی جاگیریں بحال کر دی گئیں۔ اس وفاواری کی وجہ سے پنجاب کے لوگوں کو ”مارشل ریس“ بنانے کا نہیں فوج میں زیادہ سے زیادہ حصہ دیا گیا۔ مثلاً 1914ء تک یہ فوج میں 43.8 فیصد تھے۔ 1857ء کے ہنگامہ کے بعد سے ہندوستان میں ب्रطانوی حکومت کی پالیسی یہ رہی کہ رعیت کو کنٹرول کرنے کے لئے جاگیرداروں، زمینداروں، اور امراء کی حمایت حاصل کی جائے اس مقصود کے لئے انہوں نے جاگیرداروں کے طبقہ کو مضبوط بنایا۔ ان کی جاگیریوں میں اضافہ کیا، جاگیریوں

کے تحفظ کے لئے اقدامات اٹھائے، اور اس طرح ان کی وقارواری کو قائم رکھا۔ یوں 1857ء کی بغاوت سکمتوں اور انگریزوں دونوں کے لئے فائدہ مند رہی۔

اس مطالعہ سے اندازہ ہوتا ہے کہ چنjab میں انگریزوں کی کامیابی کی وجہ آپس کے اختلافات اور باہمی دشمن تھی۔ خاص طور سے جب سکھ دربار فوج کے سامنے کمزور ہو گیا اور فوج نے اپنے اختیارات اور مراعات کو بڑھایا تو سکھ دربار کی خواہش یہ ہو گئی کہ فوج کی طاقت کو توڑا جائے اس مقصد کے لئے انہوں نے انگریزوں سے جنگ کرنا، اور جنگ میں انگریزوں کی فتح کو ضروری خیال کیا۔

انگریزوں نے چونکہ چنjab کو سب سے آخر میں فتح کیا، اس لئے ان کا ہندوستان کے صوبوں کے بارے میں جو تجربات سے ان سے یہاں فائدہ اٹھایا، چنانچہ چنjab میں "سرپرستی" کی یا "پدرانہ" پالیسی کو اختیار کرتے ہوئے رعایا میں اپنے اثر و رسوخ کو مضبوط کیا۔ ان کی اس پالیسی کی وجہ سے چنjab ان کا سب سے زیادہ وقاروار صوبہ بن گیا۔

## برطانوی مورخ اور سکھ تاریخ نویسی

ڈاکٹر مبارک علی

تاریخ نویسی دو قسم کی ہوتی ہے: ایک تو وہ کہ جو مورخ اپنے معاشرے، 'قوم'، 'قبیلہ'، یا ملک کے بارے میں لکھتا ہے۔ یہ تاریخ لکھتے ہوئے اس کے مشاہدات، 'تجربات'، اور ذاتی پسند و ناپسند و تھقیبات اس کی تحریر میں شامل ہو جاتے ہیں۔ اگر یہ تاریخ وہ کسی سرسرت کی نگرانی میں لکھتے ہیں، یا اس سے معاوضہ لے کر لکھتے ہیں تو اس صورت میں اس کی تعریف و توصیف اور اس کی شخصیت کا دفاع کیا جاتا ہے۔ اس کے مقابلہ میں مورخین کا ایک دوسرا گروہ ہوتا ہے کہ جو کسی قوم یا ملک کی تاریخ کو باہر رہتے ہوئے دیکھتا اور لکھتا ہے، یہ ضروری نہیں ہوتا ہے کہ یہ پیشہ ور مورخ ہوں، کیونکہ ان میں تاجر، سیاح، مشنری، سیاستدان، ڈپلومیٹ، ادیب و شاعر، اور فوجی ہوتے ہیں۔ ان کے تاثرات ذاتی تجربات، 'افواہوں'، 'سنی سنائی باتوں'، اور مشاہدات پر منی ہوتے ہیں۔ اس سلسلہ میں جو مقاصد ان کے پیش نظر ہوتے ہیں، ان میں کسی 'قوم'، 'جماعت'، 'معاشرہ'، یا ملک کے بارے میں جانے کا تجسس ہوتا ہے، یہ ان کے بارے میں بنیادی مواد جمع کرتے ہیں تاکہ اپنے لوگوں کو ان معلومات سے آگاہ کیا جائے دوسری قسم میں معلومات کا تعلق تجارت سے ہوتا ہے، تاکہ دو یا دو سے زیادہ ملکوں کے درمیانی تجارتی تعلقات کو قائم کرنے میں آسانی ہو۔ مشنری مورخ دوسری قوموں کے مذاہب اور عقائد کے بارے میں تحقیق کرتے ہیں، جب کہ سیاست سے تعلق رکھنے والے، ملک کی حکومت، سربراہ، فوج، انتظامیہ، اور اس کی آمدی کے بارے میں معلومات اکٹھی کرتے ہیں۔

ہندوستان میں جب برطانوی حکومت قائم ہو گئی۔ تو انہوں نے اپنی ہمسایہ ریاستوں کے بارے میں معلومات اکٹھی کرنا شروع کیں۔ اس مقصد کے لئے انہوں نے ریاستوں میں سیاسی مشنری بھیجننا شروع کئے، مشن کے یہ افراد، ریاست میں دورے

کے بعد، اس علاقے کے بارے میں اپنی رپورٹس حکومت کو دیا کرتے تھے۔ اس قسم کے مشنوں کی تفصیل جو سندھ میں بھیجے گئے، تاریخ میں موجود ہے، اب ان کی یہ خفیہ رپورٹس بھی منظر عام پر آگئی ہیں، ان رپورٹس میں یہ اس علاقے کے لوگوں کے بارے میں معلومات اکٹھی کرتے تھے، اس کے علاوہ آب و ہوا، پیداوار، جانور، راستے، نہریں، دریا، دفاعی مقلمات، صنعت و حرف، طرز حکومت اور لوگوں کے کروار وغیرہ پر تفصیل سے لکھا جاتا تھا، اسکے ان علاقوں سے سیاسی تعلقات قائم کرتے ہوئے ان معلومات کو مد نظر رکھا جاسکے۔ اگر ان پر حملہ کیا جائے تو ان کی کمزوریوں کا پسلے سے علم ہو۔ یہ معلومات قبضہ کے بعد انتظامی معاملات میں بھی مددگار ثابت ہوتی تھیں۔

اس پس منظر میں اگر ہم اس بريطانوی تاریخ نویسی اور مورخوں کی تحریروں کا مطالعہ کرتے ہیں کہ جو انسوں نے سکھوں کے بارے میں لکھی ہیں تو اس میں ہم ان مختلف رجیمات کو بخوبی دیکھ سکتے ہیں کہ جو وقت کے ساتھ ساتھ بدلتے ہیں۔ مثلاً ابتدائی دور میں جن انگریزوں یا یورپی لوگوں نے سکھوں کے بارے میں لکھا وہ مورخ یا تاریخ دان نہیں تھے، بلکہ سیاح، بريطانوی عدیدیار اور فوجی تھے۔ چونکہ ابتدائی دور میں سکھوں سے ان کے تباہات نہیں تھے، اس لئے ان کے اور ان کے مذہب کے بارے میں جاننے کا شوق تھا اسکے اپنی حکومت اور اپنے عوام کو دلچسپ تحریرس فراہم کریں، لیکن دوسرے مرحلے میں جب رنجیت سنگھ کی حکومت قائم ہو گئی اور وہ ان کا ہمسایہ ہو گیا تو اب ان کی دلچسپی کا وائزہ سیاسی ہو گیا۔ ان کی تحقیق کا مرکز اب یہ تھا کہ سکھوں کا اتحاد کیوں کر ہوا، مسل کیا ہے؟ خالصہ کیا ہے؟ ان میں اس قدر مذہبی جذبہ، جوش اور تو اتنا کیوں ہے؟ تیرے مرحلے میں رنجیت سنگھ کی وفات کے بعد جب پنجاب میں سیاسی انتشار ہوا، تو ان کی تاریخ نویسی میں اب اس پر زور دیا جانے لگا کہ کیا یہ انگریزوں کے مغلوں میں ہے کہ پنجاب پر قبضہ کر کے وہاں امن و امان قائم کیا جائے، اس سے اندازہ ہوتا ہے کہ تاریخ کس طرح سے سیاست کے ماتحت رہتی ہے اور حکمران طبقوں کے مفادوں کو پورا کرتی ہے۔

اس موضوع پر جی۔ کھرانہ کی کتاب ”برطانوی تاریخ نویسی پنجاب میں سکھ اقتدار پر“ (1985) میں اس قابل ذکر ہے۔ کھرانہ کے نقطہ نظر کے مطابق تاریخ میں بھیشیت قوم کے سکھ 1708ء میں

روہند سکھ کی وفات کے بعد، ان کی تعلیمات کے زیر اثر ایک طاقت و قوت بن کر ابھرے۔ بذدا سنگھ کی بغاوت نے انسیں اخہاروں صدی میں ممتاز کر دیا، 1739 میں نادر شاہ کے حملے اور بعد میں 1752 میں احمد شاہ عبدالی کے حملوں نے پنجاب میں جو سیاسی عدم استحکام پیدا کیا، اس دور میں سکموں کا عروج ہوا۔ لہذا اخہاروں صدی میں جن یورپی لوگوں نے ان کے بارے میں لکھا ان میں اے۔ ایل۔ پولیر (A. L. Polier) جارج فورستر (George Forster) اور جیمز براون (James Brown) قابل ذکر ہیں۔ انہوں نے جن سوالات کا جواب ڈھونڈنے کی کوشش کی ہے، وہ یہ ہیں کہ: سکھ کون ہیں؟ ان کا مذہب کیا ہے؟ ان کا عروج کیوں ہوا ہے؟ ان کی طاقت میں مذہب کا کیا حصہ ہے؟ سکھ مذہب میں شامل ہونے والی کون سی ذاتیں ہیں؟ کیا یہ جاث اور گوجر کسانوں کی تحریک ہے؟ وغیرہ وغیرہ۔ ان سوالوں کے جواب میں ان کی تحریروں سے سکموں کے بارے میں جو معلومات ملتی ہیں وہ یہ ہیں کہ ان کے سماجی نظام میں مساوات ہے۔ ان کی حکومت "خلصہ جی" کلاتی ہے۔ ان کے لباس اور غذا میں سادگی ہے۔ ان کے سرداروں کی سپرتی میں رزاعت اور کپڑے کی صنعت میں ترقی ہوئی ہے۔ ان کے فوجی صحت مند، اور بہادر ہیں مگر ان میں تنظیم نہیں ہے۔ نشرہ کا رواج بہت ہے۔ لوث وار اور قتل و غار تحریک کے عادی ہیں۔ ان لئے یہ ہندوستان کے لئے لعنت ہیں۔ لیکن خطرہ ہے کہ یہ مستقبل میں طاقت بن کر ابھریں گے۔

1803 میں جب انگریزوں کا دہلی پر قبضہ ہوا، اور مرہٹوں کو شکست ہوئی تو اب یہ سکموں کے ہمسایہ بن گئے۔ جان ما لام جو جزل لیک کے ساتھ ملکر تعاقب میں پنجاب آیا تھا، اس نے اب سکموں کے بارے میں تاریخ لکھی جو (of the Sikhs) کے عنوان سے چھپی۔ اس کا مرکزی خیال یہ ہے کہ چونکہ مغل حکومت نے سکموں کے ساتھ زیادتی کی، ان کے گروؤں کو قتل کرایا، اس لئے رد عمل کے طور پر ان میں تشدد اور سختی آئی۔ گروہوند سنگھ نے اپنے باپ کے قتل کا بدلہ لینے کے لئے سکموں کو منتظم کیا اور اس میں ہر ذات کے لوگوں کو شامل کر لیا۔ اس کے بعد سے سکموں نے پر امن رویہ کو ختم کر کے جنگ اور تشدد کو اختیار کر لیا۔ سکموں نے خود کو مختلف مسلوں میں تقسیم کر لیا۔ ان میں آپس میں خانہ جنگی جاری تھی کہ نادر شاہ اور احمد شاہ عبدالی کے حملوں نے ان میں اتحاد پیدا کر دیا۔ سکموں میں "خلصہ جی" ایک

نمہی ادارہ ہے، تمام سیکولر ادارے اس کے ماتحت ہیں ”گرو ماتا“، بیشتر کونسل کے مانند ہے اور سکھ برادری کی سب سے بڑی اتحادی ہے۔ ان اواروں کی وجہ سے سکھوں میں ہر فرد کا یہ نمہی فریضہ بن جاتا ہے کہ وہ اپنی قوم کے لئے جان دیدے۔ ان کی مقدس کتاب ”گرنجھ صاحب“ قوانین کی کتاب نہیں ہے۔ اس لئے ان کے ہاں کوئی قوانین نہیں ہیں۔

دوسرا اہم مورخ انج۔ ٹی۔ پرنسپ (H. T. Princip) ہے، اس نے سکھوں پر اس وقت لکھا کہ جب ستلچ کے پار سکھ سردار برطانوی حفاظت میں آگئے تھے اور بقیہ پنجاب پر رنجیت سنگھ کی حکومت تھی۔ اس کی کتاب کا عنوان ہے : (Origin of the Sikh Power in the Punjab) ابتدائی تاریخ ماں کلم کے مأخذ سے لکھی، مگر جمال رنجیت سنگھ کی حکومت کا ذکر ہے وہاں اس کے ذاتی تاثرات اور مشاہدات آجاتے ہیں، وہ رنجیت سنگھ کی حکومت کو غصب شدہ اور لوٹ مار پر منی سمجھتا ہے کہ جس کی فوج غیر منظم اور قابو سے باہر ہے۔ اس کی حکومت میں وہ کسی قسم کا ستم نہیں دیکھتا ہے۔ رنجیت سنگھ کو بھیت ایک فرد کے وہ لالچی، خود غرض، اور بے حس سمجھتا ہے کہ جس میں کسی دوسرے شخص کی تکلیف کا کوئی احساس نہیں تھا۔ لیکن وہ اس کی دو خوبیوں کا ذکر کرتا ہے: ایک تو یہ کہ اس نے کبھی کسی کو سزا نے موت نہیں دی: اور دوسرے اس نے افغانوں کو اپنے کنٹرول میں رکھا۔

دوسرा شخص ڈبلیو۔ جی۔ او برلن (W. G. Osborn) ہے کہ جو 1837-1838 میں لارڈ آکلینڈ کے ساتھ رنجیت سنگھ کے دربار میں آیا تھا۔ اس کی کتاب ”The Court and Camp of Runjeet Singh“ سنگھ کے دربار اور اس کی فوج کے بارے میں تفصیل دی ہے۔ سکھ فوج کے بارے میں اس کی رائے بڑی مثبت ہے۔ وہ ان فوجیوں کو دنیا کے بہترین فوجیوں میں شمار کرتا ہے جو کہ بہت کم خرچ پر بڑی آسانی سے ایک جگہ سے دوسری جگہ جاتے تھے۔ زراعت کے بارے میں اس کا مشاہدہ ہے کہ بہت کم زمین زیر کاشت ہے، لیکن جمال پیداوار خوب ہوتی ہے۔ اس کا خیال ہے کہ اگر پنجاب میں اچھی اور لبرل حکومت ہو تو

وہ زمین کے ذرائع کو استعمال کر کے بہت زیادہ آمنی حاصل کر سکتی ہے۔

آب سن رنجیت سنگھ کے درباریوں کے لباس اور ان زیورات کی تفصیل دیتا ہے کہ جو وہ استعمال کرتے تھے۔ وہ طوانقوں کے لباس کی بھی تعریف کرتا ہے۔ ان میں سے اکثر تو امراء اور مہاراجہ کی منظور نظر بن کر خوب دولت اکٹھی کرتی ہیں، مگر اکثر جلد ہی اپنی خوبصورتی کے ختم ہوتے ہی بیکار سمجھ کر گمان ہو جاتی ہیں۔

آب سن کے جریل کی خاص بات یہ ہے کہ اس میں اس بات کے اشارے موجود ہیں کہ برطانیہ کو پنجاب پر قبضہ کر لینا چاہئے، کیونکہ اس قبضہ سے روس حملہ کو روکا جاسکے گا۔ اگرچہ پنجاب کے قیام اور رنجیت سنگھ کے سلوک نے اس کے خیالات میں تبدیلی کر دی تھی اور وہ اس کا مداح بن گیا تھا۔

ہنری اشائن بلخ (H. Reinach) ایک یورپی افسر تھا کہ جو رنجیت سنگھ کی ملازمت 1836 میں آیا، اور ”دی پنجاب“ کے عنوان سے اس کی کتاب 1845 میں شائع ہوئی۔ وہ اگر یورپی تھا مگر اس کی پوری وفاداری انگریزوں کے ساتھ تھی۔ اس نے اپنی کتاب میں کھل کر انگریزوں کو ترغیب دی کہ وہ پنجاب پر قبضہ کر لیں۔ اس مقصد کے لئے اس نے پنجاب میں رنجیت سنگھ کو بد عنوان، شہوت پرست اور توهہت کا ماننے والا پیلا ہے۔ پنجاب پر قبضہ کی دلیل یہ دیتا ہے کہ وہاں سیاسی ابتری ہے، اس لئے برطانیہ کا فرض ہے کہ اس پر قبضہ کر کے امن و امان کو بحال کرے۔ وہ اس مقصد کے لئے یہ ترغیب بھی دیتا ہے کہ پنجاب کی زمین زرخیز اور معاشی طور پر فائدہ مند ہے۔ پنجابی دست کار بخختی اور کار آمد ہے۔ رنجیت سنگھ کی جمع شدہ دولت کو قبضہ کے بعد حاصل کیا جا سکتا ہے۔ اس کی وفات نے فوج کو کمزور کر دیا ہے، اس لئے اب اسے آسانی سے شکست دی جاسکتی ہے۔ اگر برطانیہ قبضہ کر لیتا ہے تو پنجاب کا کسان جو مظلوم، غریب، اور استھصال شدہ ہے، وہ اس سے خوش ہو گا۔

وہ اس بات کا بھی اشارہ کرتا ہے کہ ایک مرتبہ سکھ فوج شکست کھا گئی، اور پنجاب پر انگریزوں کا قبضہ ہو گیا تو اس کے نتیجہ میں اسے سکھ فوجی مل جائیں گے جن کو تربیت دے کر ایک عمدہ اور بہترین فوج تیار کی جاسکتی ہے۔

ٹی۔ ایچ۔ تھوربرن (T. H. Thorborn) نے اپنی کتاب ”ہسٹری آف دی پنجاب“ پہلی ایکلو سکھ جنگ کے بعد شائع کی، اس جنگ نے انگریزوں کو سکھ فوجیوں کی

بہادری نے برا متأثر کیا، اس وجہ سے وہ ان کی تعریف پر مجبور ہوا۔  
اس جنگ کے بعد ہی ڈبلیو۔ ایل۔ ایم۔ گریگوری (W. L. M. Gregory) نے  
”ہستری آف دی سکھ“ شائع کی، اس نے اس جنگ میں اس بات کی طرف اشارہ کیا کہ  
جنگ کے دوران کچھ سکھ سرداروں نے غداری کی جس کی وجہ سے انہیں شکست  
ہوئی۔ یہ سکھوں کی بہادری اور جذبہ سے بہت متأثر ہوا اور پہلی مرتبہ اس نے ان کو  
”مارشل ریس“ کہا۔ اس جنگ کا اثر سکھوں کی لکھی جانے والی دوسری کتابوں پر ہوا۔  
اب تک سکھوں کو شجاع خورہ اور بزول کہا جاتا تھا، لیکن جنگ نے ان کے خیالات کو  
بدل دیا۔

سکھوں کے بارے میں جو علمی لحاظ سے سب سے اچھی تاریخ ہے وہ جسے ڈی۔  
کننگھم (J. D. Cunningham) کی ”ہستری آف دی سکھ“ ہے۔ اس کی دو  
وجہات تھیں اول، سکھوں کے بارے میں کافی مواد میا ہو چکا تھا۔ اس لئے ان کی  
تاریخ پر اس مواد کی روشنی میں صحیح نقطہ نظر سے لکھا جا سکتا تھا۔ دوسرے کننگھم  
اگرچہ برطانوی عمدیدار تھا مگر یہ تاریخ کے بدلتے نظریات سے واقف تھا، اور خصوصیت  
سے جرم من سورخ رائکے کے مائل کا حائی تھا۔ لہذا اس نے اپنی کتاب بطور پیشہ ور  
مورخ کے لکھی، اس لئے اس میں برطانوی تعصبات نہیں ہے اور سکھوں کی تاریخ کا  
ہمدردانہ تحریک ہے۔

مثلاً وہ سکھوں کے کردار کی تشكیل میں ان کے مذاہب کو ایک اہم عصر تو مانتا  
ہے، مگر اس کی دلیل یہ ہے کہ قوی کردار مذاہب کے اثرات سے پہلے تشكیل ہونا  
شروع ہو جاتا ہے۔ وہ خود مذہبی طور پر پاک عیسائی تھا؛ مگر اس کا نقطہ نظر یہ تھا کہ  
ہندوستان کو عیسائی نہیں بنایا جا سکتا ہے، یہ ایک ناممکن عمل ہے، مگر یہ ہو سکتا ہے کہ  
اہل ہندوستان میں عیسائی خوبیاں اور اوصاف کو پیدا کر دیا جائے۔ چونکہ ہندو مت اور  
اسلام قدیم مذاہب ہیں، اس لئے یہ اپنے مذاہب میں کوئی تبدیلی نہیں لائیں گے۔ مگر  
سکھ مذاہب نیا مذاہب ہے اس لئے یہ ممکن ہے کہ یہ اوصاف اس میں پیدا کئے جائیں۔  
وہ اس بات پر افسوس کرتا ہے کہ سکھوں کو شکست دے کر اور ان کی طاقت کو  
ختم کر کے انگریزوں نے اس مذاہب کے پھیلاؤ کو روک دیا، ورنہ اس میں توحید،  
مساوات، اور انسانی آزادی کی جو خوبیاں ہیں، ان کے ذریعہ یہ برہمن ازم کے سلطنت کو

توڑ کر ذات پات کو ختم کر دیتا، یہ عمل جو سکھ مذہب کرتا، وہ برطانوی حکومت کرنے سے قاصر ہے۔

وہ سکھوں کی ریاست کے بارے میں تبصرہ کرتے ہوئے کہتا ہے کہ یہ شخصی حکومت نہیں ہے، بلکہ "غالصہ" کی ہے۔ سکھوں میں "مسل" کی تشکیل دراصل ان کی آزاوی کی علامت تھی۔ رنجیت سنگھ کی حکومت کی یہ خصوصیت تھی کہ اس نے سکھوں کو تحد کر دیا۔ ایک ایسی ریاست کی تشکیل کی کہ جو گرو گوبند سنگھ کی تعلیمات پر تھی اور جس کی گمراہی میں گرو نانک کے اثرات تھے۔ رنجیت سنگھ نے سکھ ریاست کی تعمیر میں سکھوں اور غیر سکھوں دونوں کو شریک کیا۔

کننگھم ان برطانوی اقدامات پر تنقید کرتا ہے کہ جو جنگ کے بعد وہاں انگریزی عمدیداروں نے اٹھائے۔ ان میں اہم بات یہ تھی کہ ان غداروں اور خوشامدیوں کو انعامات دیئے گئے کہ جنہوں نے اپنی قوم سے غداری کی تھی، جیسے گلاب سنگھ، لال سنگھ اور تج سنگھ۔

اس کی کتاب کو برطانوی سرکل میں اس لئے مقبولیت نہیں ملی کہ اس نے برطانوی انتظامیہ کے نقطہ نظر پر تنقید کی تھی، اور سکھوں کے بارے میں مثبت رائے کا اظہار کیا تھا۔ اس جرم پر اسے ملازمت سے اس الزام پر بخواست کر دیا گیا کہ اس نے کتاب لکھتے وقت حکومت کی خفیہ دولویزات کو بغیر اجازت کے استعمال کیا۔

برطانوی تاریخ نویسی کے ان رجحانات سے اندازہ ہوتا ہے کہ کس طرح سے ہندوستان میں انگریز تاریخ کو اپنے سیاسی مقاصد کے لئے استعمال کر رہے تھے۔ جب انہیں پنجاب پر قبضہ کرنا تھا تو انہوں نے یہ تاثر دیا کہ سکھ دربار سازشوں میں مصروف ہے، ملک میں انارکی ہے، عوام حکومت سے نالاں ہیں، لہذا ان حالات میں پنجاب پر قبضہ کرنا اخلاقی فرض ہے۔ چونکہ کننگھم نے اس نقطہ نظر کی مخالفت کی، اس لئے اسے ملازمت سے نکال کر اس کی آواز کو دبایا گیا۔

# تاریخ کے بنیادی مآخذ

پہلا باب

## بادشاہ کی محلوئی

واضح ہو کہ سلطان فیروز شاہ حضرت شیخ الاسلام شیخ علاؤ الدین بن نسہ حضرت شیخ فرید الدین اجوہ حقی رحمۃ اللہ علیہ کا مرید تھا۔

بادشاہ نے اپنے تمام عمد حکومت میں اولیائے کرام کی متابعت کی، چنانچہ آخر زمانے میں حلق بھی کیا۔ بادشاہ ہر وقت اولیاء کی پیروی اور ان کی محبت کا دم بھرتا رہا اور چالیس۔ مل کامل انہیں بزرگان دین کی پیروی میں حکومت کی۔

فیروز شاہ ہر سفر سے قبل تمام مشائخ اولیاء کی خدمت میں حاضر ہوتا تھا۔

منظریہ کہ بادشاہ نے 776 ہجری میں بہراج کا سفر کیا اور شر میں پہنچ کر بندگی سید سالار مسعود کے آستانہ پر حاضر ہو کر فاتحہ خوانی کی سعادت حاصل کی۔

بادشاہ نے بہراج میں چند روز قیام کیا اور افق سے ایک شب حضرت سید سالار کی زیارت خواب میں نصیب ہوئی۔

سید سالار نے فیروز شاہ کو دیکھ کر اپنی داڑھی پر ہاتھ پھیرا یعنی اس امر کا اشارہ کیا کہ اب پیری کا زمانہ آگیا، بہتر ہے کہ اب آخرت کا سماں کیا جائے اور اپنی ہستی کو یاد رکھنا چاہئے۔

صحح کو بادشاہ نے حلق کیا اور فیروز شاہ کی محبت و اتباع میں اسی روز اکثر خاندان و ملوک نے سر منڈا لیا۔

حقیقت یہ ہے کہ محبت و دل بستگی کے آئین بھی عجیب و غریب ہیں۔

واضح ہو کہ جس زمانے میں ہمارے سرور عالم صلی اللہ علیہ وسلم خداۓ تعالیٰ کے اس ارشاد کے مطابق کہ محلقین رو سهم حلق فرمایا تو تمام صحابہ کرام نے پیغمبر خدا صلی اللہ علیہ وسلم کی محبت و اتباع میں اپنے سر منڈا دیئے۔ اسی طرح فیروز شاہ کے

حلق کرنے میں تمام امراء نے بھی بادشاہ کی پیروی کی۔

سبحان اللہ چونکہ بادشاہ کے قلب میں علماء و اولیاء کی محبت جاگزیں تھی اللہ تعالیٰ نے اپنے فضل و کرم سے اس کی پیشانی پر انوار ولایت کو روشن و آشکار فرمادیا۔

بادشاہ کا چہرہ ہمیشہ انوار ولایت سے تباہ و درخشاں رہتا تھا اور حلق کرنے کے بعد تو فیروز شاہ از سرتیپا ایک بزرگ صاحب سجادہ نظر آتا تھا۔

ظاہر ہے کہ بادشاہ کو یہ تمام برکات علماء و مشائخ کی محبت و پیروی سے حاصل ہوئے۔

غرض کہ فیروز شاہ نے حلق فرمانے کے بعد تمام وہ امور جو غیر م مشروع و مکروہ تھے اپنے ملک سے دور کئے یہاں تک کہ بادشاہ نے تمام نامشروع حاصل کو یک قلم بند کر دیا۔

بادشاہ نے ممالک محروسہ کے تمام عمال و حکام کے نام تکمیدی فرائین اس مضمون کے روانہ کئے کہ کسی قسم کا غیر م مشروع محصول رعایا سے نہ وصول کیا جائے۔

## دوسرا باب

### غیر مشروعات کا امتناع

نقل ہے کہ فیروز شاہ نے خدا کی عنایت و مربیانی سے ممالک محروسہ سے تمام غیر مشروع امور جو خلاف احکام شرع ملک میں راجح تھے دور کئے۔ فیروز شاہ نے ہر رسم و رواج کو جو خلاف شرع نظر آئے اس کو قطعاً "موقوف کر دیا۔ چند امور کی تفصیل حسب ذیل ہے۔

1- سلاطین کے خلوت خانہ میں مصور نقاشی کیا کرتے تھے اک خلوت کے وقت بادشاہ کی نظر ان تصاویر پر پڑے۔

فیروز شاہ نے خوب خدا کے لحاظ سے حکم دیا کہ اس کے خلوت خانہ میں اس قسم کی نقاشی نہ کی جائے بلکہ بجائے تصاویر کے باغات و مناظر قدرت کے نقش و نگار بنائے جائیں۔

2- سلاطین قدیم کے محلات میں لوہے تانبے چاندی اور سونے کے بت اور دیگر مور تیس رکھی جاتی ہیں بادشاہ نے ان تماثیل کو خلاف شرع خیال فرمائ کر ان کو دور کیا۔

3- اسی طرح شاہان قدیم طلائی و نقریٰ ظروف میں خورد و نوش کرتے تھے لیکن فیروز شاہ نے اس کو بھی خلاف شرع خیال کر کے ان ظروف سے کنارہ کشی کی اور پھر اور مٹی کے برتن استعمال کرنے شروع کئے۔

اسی طرح مراتب کے علم و نشانات پر جانوروں کی تصویریں بنائی جاتی تھیں بادشاہ نے اس رسم کو بھی قطعاً "موقوف کر دیا۔

وجہ یہ ہے کہ علماء و مشائخ ہر وقت بادشاہ کے قریب رہتے تھے اسی لئے فیروز شاہ کو ہمیشہ سکروہ و حرام اشیاء و افعال کا علم ہوتا رہتا تھا بلکہ یہ مقدس گروہ ممالک محروسہ کے ہر محصول کو اور اس کے جواز و عدم جواز سے بادشاہ کو مطلع کرتا تھا اور فیروز شاہ ہر ہامشروع محصول سے دست کش ہو جاتا اس طرح بے حد نقصان برداشت کرتا تھا۔

ایک مرتبہ علماء کے گروہ نے بادشاہ سے چند نامشروع امور کا ذکر کیا جو قدیم سلاطین کے زمانے میں مقرر و وضع کئے گئے تھے۔

ان امور میں ایک دانگانہ تھا جس کی حقیقت حسب ذیل ہے:

جو مال و اسباب کہ سرائے عدل میں زکوہ کے لئے جمع ہوتا تھا وہ تمام مال عام اس سے کہ صاحب نصاب ہو یا نہ ہو زکوہ کے بعد خزانہ میں لایا جاتا تھا، ان کا دوبارہ وزن ہوتا تھا۔ اور اس کے معاوضہ میں ہر شنگہ پر ایک دانگ وصول کر لیتے تھے۔

اس طریقہ پر ہے شمار مال جمع ہوتا تھا لیکن دانگانہ کے خزانہ میں تاجریوں کو آشنا دیگانہ ہر فرد سے تکلیف پہنچتی تھی اس لئے کہ دانگ کے وصول کرنے میں کارکنان عملہ احتیاط کرتے اور اس طرح تاجریوں پر تشدد ہوتا تھا۔

اکثر ایسا بھی ہوتا کہ عمال خزانہ رقم کی وصول یا بی و نیز اسباب کی تفہیش میں کاملی سے کام لیتے اور تاجریوں کو بے حد پریشانی ہوتی اور وہ ایک مدت تک خزینہ دانگانہ میں ایک طرح پر مقید رہتے تھے۔

دوسرے یہ کہ شرب ہلی میں مستغل کی رسم بھی خلاف شرع تھی۔

مستغل سے مراد یہ ہے کہ زمینوں اور مکانات کا سرکاری محصول وصول کیا جاتا تھا۔

یہ رسم بھی سلاطین قدیم کے حکم کے مطابق تھی، اسی طرح جو ایک لاکھ پچاس ہزار شنگہ کی رقم جمع ہوتی تھی اس کو محصول زمین کے نام سے موسم کیا جاتا تھا۔

تیری نامشروع شے جزاری کی رقم تھی جن کا منشاء یہ تھا کہ اگر قساب ایک گائے ذبح کرے تو بارہ بیتل محصول ادا کرے، چنانچہ اس مدد سے بھی ایک معقول رقم خزانہ میں جمع ہو جاتی تھی۔

چوتھی رسم دوری کا حکم تھا جس کا مفہوم یہ ہے کہ اس زمانے میں کہ خاص و عام سوداگر غله و نمک و قند و شکر تری و دیگر اسباب وغیرہ جانوروں پر لاد کر شر میں لاتے تھے اور دیوان کے ملازم ان جانوروں کو بے جبر ہلی قدیم میں لے جاتے تھے۔

واضح ہو کہ ہلی قدیم میں سات سلاطین نے سات حصاء تعمیر کرائے تھے جو اس وقت تک خستہ و شکستہ ہو گئے تھے۔

ان حصاءوں کی ایئیں گر کر ایک انبار لگ گیا تھا۔

دیوان کے ملازم تاجروں کے جانوروں کو ان انبار کے قریب لاتے اور ائمیں ان پر لاد کر شر فیروز آباد میں کمور کے لئے لے آتے تھے۔

ہر سو اگر جو اطراف سے دہلی میں آتا وہ کم از کم ایک مرتبہ ضرور اس مصیبت میں گرفتار ہوتا اس کے جانور دہلی قدیم سے ائمیں فیروز آباد میں پہنچاتے تھے۔

اس ظلم و جبر کے شروع ہوتے ہی سو اگروں نے شر میں آنا ترک کر دیا جس کی وجہ سے فیروز آباد میں غله اور نمک بے حد گراں ہو گیا۔

پادشاہ کو حقیقت حال سے اطلاع دی گئی اور ہر واقعہ تفصیل کے ساتھ عرض کیا گیا بلکہ پادشاہ سے عرض کیا گیا کہ ایک سو اگر تین من روئی لے کر شر میں آتا تھا۔

شاہی عمدہ دار اس شخص کو خزینہ دانگہ میں لے گئے اور اس درجہ بے پرواہی کی کہ نہ اس شخص سے تین دانگ مخصوص وصول کیا اور نہ اس کو رہا کیا۔

یہ غریب سو اگر اتنی مدت تک خربہ میں پڑا رہا کہ تین من روئی میں آگ لگ گئی اور سو اگر کامل جل جانے کے بعد وہ غریب اس قید سے آزاد ہوا۔

رسم دوری کی وجہ سے بھی غریب سو اگروں پر ظلم ہوا اور انہوں نے شر میں آنا قطعاً ترک کر دیا جس کی وجہ سے بھی غله اور نمک وغیرہ اشیاء و اسباب گراں ہو گیا۔

اسی طرح رسم مسفل کے راجح کرنے میں اس درجہ سختی کی گئی کہ یہ مسثورات اور فقراء و مساکین سے پوری رقم طلب کی گئی اور یہ غریب طبقے بھی عاجز و مجبور ہو گئے۔

محضر یہ کہ شاہی اعوان و انصار نے پادشاہ کو تمام حقیقت حال سے مطلع کیا اور اپنی خیرخواہی و دور اندیشی و خلوص سے ہر شعبہ کی کیفیت بیان کی اور ہر طبقے کے راز سے پادشاہ کو آگاہ کیا۔

فیروز شاہ نے خدائی توفیق سے ان ہوا خواہوں کا بیان اول سے آخر تک سننا اور تمام ممالک محروسہ کے علماء و مشائخ کو طلب کیا۔

پادشاہ نے ان حضرات سے فرمایا کہ اگرچہ سلاطین ماضیہ نے مخصوص بلا و سلطنت میں چند امور مصلحت ملک یا اعلیٰ کی وجہ سے جائز و جاری کر دیئے تھے لیکن میری خواہش ہے کہ میرے دور حکومت میں احتیاط سے کام لیا جائے تاکہ رعایا کو اطمینان

نصیب ہو۔

اگر از روئے شرع ان محاصل کا وصول کرنا جائز ہو تو وصول کے جائیں ورنہ قطعاً  
ترک کئے جائیں۔

تمام علماء و مشائخ و قاضی بادشاہ کے حضور میں حاضر ہوئے اور ان سے فتویٰ طلب  
کیا گیا تمام علماء و مشائخ نے بالاتفاق فتویٰ دیا اور معتبر کتابوں سے مستند روایات کو پیش  
کیا کہ ان محاصل کا وصول کرنا شرعاً ”ناجائز“ ہے۔

علماء و مشائخ کے فتوے کے بعد فیروز شاہ نے حکم دیا کہ اس قسم کے تمام محاصل  
بند کئے جائیں۔

مفتي لشکر شاہی قاضی نصراللہ شاہی دربار سے مقابل ہاتھی پر سوار ہوئے اور اس  
فرمان کو بادشاہ کی زبان میں بے آواز بلند پڑھ کر سنایا جس کا مضمون یہ تھا:

”اگرچہ سلاطین قدیم نے جو نمائیت دور انسانی و عدل کے ساتھ ملک پر حکمران  
رہے مصلح ملکی کی بناء پر اس قسم کے محاصل رعایا سے وصول کئے، لیکن چونکہ اور  
دے شرع ان محاصل کا وصول جائز نہیں ہے اس لئے میں اپنے عمد حکومت میں ان  
تمام محاصل کو یک قلم موقوف کرتا ہوں۔“

مورخ عفیف اس محفل میں حاضر تھا اور خاکسار نے اپنے کانوں سے یہ فرمان نا  
ہے۔

اس شاہی فرمان کی سماعت کے لئے عوام و خواص ہر طبقے کے بے شمار افراد جمع  
ہوئے تھے۔ اور اس قدر مجمع تھا کہ حاضرین کا شمار نہیں ہو سکتا تھا۔

قاضی نصراللہ نے فرمان کو پڑھا اور جب الفاظ و انگانہ پر پہنچا تو عبارت کو مکر  
پڑھا۔

واضح ہو کہ و انگانہ کو دھنگانہ بھی کہتے ہیں۔

فیروز شاہ کی روشن جمال داری کی کیا تعریف کی جائے جس نے ان تمام رقم کو  
یک قلم موقوف فرمادیا۔

معتبر اشخاص نے مورخ عفیف سے بیان کیا کہ بادشاہ نے ان محاصل کو بند فرمایا  
مبلغ تیس لاکھ تنگہ کا نقصان برداشت فرمایا۔

ان محاصل کی موقوفی 777 ہجری میں عمل میں آئی۔

## تیرا باب

### ایک بت پرست کاشاہی دربار کے سامنے جلایا جانا

نقل ہے کہ فیروز شاہ کو اپنے عدہ حکومت میں ممالک محروسہ کے تمام جزوئی و کلی احوال سے آگاہی تھی۔

ایک راست گفتار مخبر نے بادشاہ کو اطلاع دی کہ دہلی قدمی میں ایک نانجبار بت پرست پیدا ہوا ہے جس نے اپنے خاص مکان میں مندر بنایا ہے اور ہر قوم اور ہر طبقے کے اشخاص پرستش کے لئے اس شخص کے مکان میں جاتے ہیں۔

اس زنار دار نے ایک مرو چوبیں بنایا ہے اور اس کو مختلف اقسام کے نقش سے درست کر دیا ہے اور تمام ہندو میعنی روز اس کے قریب جمع ہو کر پرستش کرتے ہیں۔

چنانچہ کوئی عمدہ دار باخبر اس طرف توجہ نہیں کرتا۔

بادشاہ کو اس امر کی بھی اطلاع ہوئی کہ اس زنار دار نے ایک مسلمان عورت کو اپنے مذہب میں داخل کر لیا ہے۔

غرض کہ اس قسم کی عجیب و غریب حکایات بادشاہ کے کانوں تک پہنچیں اور فیروز شاہ نے حکم دیا کہ اس زنار دار کو مع اس ساختہ مرو کے فیروز آباد میں حاضر کریں۔

شاہی حکم کی تعییل کی گئی اور فیروز شاہ نے تمام علماء و مشائخ کو اپنے حضور میں

طلب کیا اور ان سے تمام واقعہ بیان کر کے فتویٰ دریافت کیا۔

علماء و مشائخ و مفتیان شرع نے تمام کیفیت معلوم کرنے کے بعد مسئلہ شرعی بیان فرمایا اور عرض کیا کہ شرع شریف کا حکم یہ ہے کہ پیشتر اس زنار دار کو سلام لانے کی بدایت کی جائے اگر قبول نہ کرے تو اس کو زندہ جلا دیا جائے۔

محقریہ کہ زنار دار کو ہر چند اسلام میں داخل کرنے کی کوشش کی گئی لیکن اس نے ایک نہ سنی اور مسلمان ہونے سے قطعاً "انکار کیا۔

زنار دار شاہی دربار کے سامنے لایا گیا اور لکڑیوں کا انبار لگایا گیا۔

زنار دار کے ہاتھ پاؤں باندھے گئے اور اس کو لکڑیوں کے انبار میں ڈال دیا گیا اور اس کا مروہ چوبی بھی انبار کے اوپر رکھ دیا گیا اور انبار کے نیچے آگ لگادی گئی۔

اس روز مورخ عفیف دربار میں حاضر تھا اور یہ منظر اپنی آنکھوں سے دیکھ رہا تھا۔

نماز ظرک کے وقت زنار دار کے مروہ میں دو جانب سے آگ لگادی گئی۔

آگ ایک طرف سر کے جانب اور دوسری طرف پاؤں کے جانب روشن کی گئی۔ پونکہ لکڑی خشک تھی اس لئے پیغمبر پاؤں کی جانب سے آگ روشن ہوئی۔

زنار دار نے اضطراب کی حالت میں سینہ سے آہ کھینچی اور اس درمیان میں سر کے جانب سے بھی آگ بے حد روشن ہوئی اور یہ شخص جل کر خاک سیاہ ہو گیا۔ بادشاہ کی حق پرستی کی کیا تعریف کی جائے جس نے ایک ذرہ بھی شرع سے تجاوز نہیں کیا۔

## چوتھا باب

### غیر مسلم افراد سے جزیہ وصول کرنا

نقل ہے کہ فیروز شاہ نے اپنے تمام دور حکومت میں احکام شرع کا ہمیشہ پاس و  
لحاظ رکھا۔

بادشاہ نے قوانین شریعت کو مد نظر رکھ کر غیر مسلم افراد سے جزیہ وصول کیا۔

فیروز شاہ سے پیشتر کسی بادشاہ کے عمد میں غیر مسلم رعایا پر جزیہ نہیں عائد کیا گیا تھا، اور ان فرماں روایان قدیم نے اس محصول کو معاف کر دیا تھا۔

فیروز شاہ نے تمام علماء و مشائخ کو جمع کیا اور ان سے فرمایا کہ یہ عام غلطی ہمیشہ سے چلی آ رہی ہے کہ غیر مسلم افراد سے جزیہ نہیں وصول کیا جاتا۔

سلاطین گزشتہ نے اس امر پر زیادہ توجہ نہیں کی جس کی خاص وجہ یہی خیال کی جا سکتی ہے کہ بھی خواہان ملک پر غفلت طاری رہی اور انہوں نے سلاطین کو اس سے آگاہ نہیں کیا۔

چونکہ زنار دار گروہ مجرمہ کفر کی کلید ہے اور تمام غیر مسلم رعایا ان کی معتقد ہے اس لئے ان کو معاف نہ کرنا چاہئے اور ان سے ضرور جزیہ وصول کرنا چاہئے۔

تمام علمائے شریعت و مشائخ طریقت نے فتویٰ دیا کہ ہندوؤں اور پچاریوں سے نہایت شدت کے ساتھ جزیہ وصول کرنا چاہئے۔

تمام زنار دار جمع ہو کر کوئی شکار میں حاضر ہوئے، بادشاہ کوئی مذکور میں تغیر عمارت میں مصروف تھا۔

اس مجمع نے فیروز شاہ سے عرض کیا کہ ہمارے اسلاف نے کسی وقت اور کسی بادشاہ کے عمد میں جزیہ نہیں دیا ہے ہم کس طرح یہ محصول ادا کر کے اپنا منہ سیاہ کریں اور رقم کھل میں بھیم پہنچائیں ہم بادشاہ کے حضور میں اس لئے حاضر ہوئے ہیں

کہ اس محل کے نیچے لکڑی کا انبار لگائیں اور بجائے جزیہ دینے کے اپنے کو زندہ جلا دیں۔

زنار دار گروہ کی تقریر بادشاہ کے کانوں تک پہنچی اور اس نے فرمایا کہ ان سے کہ دو کہ اپنے کو اسی وقت جلا دیں اور ہلاک ہو جائیں لیکن ان کا جزیہ کسی طرح معاف نہیں ہو سکتا اس خیال محل کو اپنے دل سے دور کر دیں۔

اس گروہ نے کوئیک کے قریب چند روز فاقد میں بسر کئے اور اس طرح اپنے کو معرض ہلاکت میں ڈالا لیکن جب ان کو یقین ہو گیا کہ بادشاہ اپنے ارادہ میں بے حد پختہ ہے تو شر کے تمام ہندو جم ہوئے اور انہوں نے بالاتفاق زنار دار گروہ سے کما کہ جزیہ کی وجہ سے تمہارا اس طرح ہلاک ہونا مصلحت کے خلاف ہے۔

غرض کہ تمام ہندوؤں نے پنڈتوں اور پچاریوں کا جزیہ اپنے ذمے لے لیا۔

دہلی میں جزیہ کی تین رقمیں ہیں اول چالیس دوم ہیں اور سوم دس تنگے تمام زنار دار افراد نے بادشاہ سے اپنے عجز کا اظہار کیا کہ تمام رقم جزیہ میں ہر فرد کے لئے کچھ کم کر دی جائے۔

فیروز شاہ نے ہر دس اشخاص پر پچاس تنگے جزیہ مقرر کر دیا۔

بادشاہ نے یہ حکم دے کر رقم کی وصول یابی کے لئے عمدہ دار بھی مقرر فرمایا۔

## پانچواں باب

### عجب الخلق ت عورتیں

نقل ہے کہ فیروز شاہ کے عمد میں خدا کی قدرت سے بعض نادر اشخاص پیدا ہوئے جن میں بعض کا قد دراز بعض کا کوتاہ اور بعض عورتیں باریش اور بعض عجیب حیوانات داخل ہیں، چنانچہ ہر فرد کا حال علیحدہ بیان کیا جاتا ہے۔

#### کوتاہ قد انسان کا افسانہ

جب فیروز شاہ ٹھنڈہ کی مسم سے واپس آیا تو ایک کوتاہ قد انسان بادشاہ کے حضور میں پیش کیا گیا اس شخص کا قد ایک گز کے قریب تھا اور ہاتھ پیر بھی اسی منابت سے چھوٹے تھے۔

اس شخص کا سر بھی اسی تناسب سے چھوٹا تھا۔ یہ شخص بادشاہ کے حکم کے مطابق چند روز دہلی و فیروز آباد میں رکھا گیا۔

خلافت شر ہر چار جانب سے اس شخص کو دیکھنے آتے اور تعجب کرتے تھے۔  
مورخ عفیف نے بھی اس شخص کو دیکھا ہے۔

عجب راز و اسرار الٰہی ہیں جن میں دم مارنے کی بھی گنجائش نہیں ہے۔

#### دو مرد بزرگ و دراز قد کا قصہ

فیروز شاہ کے عمد حکومت میں جاپیمار کے ملک سے دو شخص بیدر دراز قد بادشاہ کے حضور میں پیش ہوئے جن کا رنگ سیاہ تھا اور جو اس درجہ دراز قد تھے کہ زمانے کا دراز ترین شخص ان کی کمر تک پہنچتا تھا۔

مورخ عفیف نے بھی ان اشخاص کو دیکھا ہے، ان دونوں کو منسکہ کئتے تھے۔  
بادشاہ کے حکم سے یہ اشخاص بھی چند روز شر میں رکھے گئے تاکہ خلافت ان کو

دیکھ کر خدا کی قدرت کا تماشہ دیکھے۔

یہ اشخاص جب چلتے تھے تو یہ معلوم ہوتا تھا کہ دو منارے جنپش میں آگئے ہیں۔

### دو باریش عورتوں کا قصہ

فیروز شاہ کے عمد میں دو باریش عورتیں یادو شاہ کے ملاحظہ میں پیش کی گئیں۔

یہ عورتیں میانہ قد و غیر مسلم اور صاحب ریش و صاحب پستان تھیں۔

ان کا رنگ سیاہ تھا اور دونوں صاحب شوہر تھیں، ان عورتوں کی واڑھی گیروا رنگ کی تھی۔

مورخ عفیف نے بھی ان عورتوں کو دیکھا ہے جو درحقیقت عجائب تخلوقات میں تھیں۔

اب مورخ حیوانات عجیب کے حالات قلم بند کرتا ہے۔

فیروز شاہ کے عمد حکومت میں ایک تین پیر کی گوپنڈ لائی گئی جس کا رنگ ابلق تھا۔

اس جانور کے دو ہاتھ اور ایک پاؤں تھا اور دوسرے پاؤں کی جگہ مادہ گاؤں کی شکل کا ایک پستان تھا۔

یہ گوپنڈ تین پاؤں سے بخوبی چلتی اور دانہ و پانی بخوبی کھاتی اور پیتی تھی۔

یہ جانور بھی چند روز دربار شاہی بلکہ درمیان کوشک رکھا گیا تاکہ خلائق قدرت الہی کا تماشہ دیکھے۔

### افسانہ زانگ سیاہ و پیلهائے سرخ

فیروز شاہ کے عمد میں ایک کوا لایا گیا جس کا تمام جسم تو سیاہ تھا لیکن اس کی چونچ اور اس کے پاؤں بالکل سرخ تھے۔

اس قسم کا ایک بجوبہ روزگار جانور خیال کیا جاتا ہے اس لئے کہ ہمارے زمانے کے تمام کوئے قطعاً سیاہ ہوتے ہیں اور ان کی چونچ اور پاؤں بھی جسم کی طرح سیاہ ہیں۔

اس کوئے کی چونچ اور اس کے پاؤں سرخ تھے جو چند روز دربار شاہی میں رکھا

مورخ عفیف نے بھی اس نادر روزگار جانور کو دیکھا ہے۔

### طوطی سفید اور سرمادی دریا

فیروز شاہ کے عمد حکومت میں طوطی سفید پیش کیا گیا بادشاہ نے حکم دیا کہ اس جانور کو شک نزول میں رکھیں تاکہ خلائق اس کو دیکھ کر خدا کی قدرت کا تماشہ دیکھیں اور عبرت حاصل کریں۔

ایسی ایک دریائی مچھلی کا سر پیش کیا گیا جو اس قدر بڑا تھا کہ ایک پیل بزرگ کے سرو خرطوم کی برابر تھا۔

حقیقت یہ ہے کہ مار و ماری کی بزرگی و اقسام کی بابت جس قدر قصائص بھی بیان کئے جائیں صحیح و واقعی ہیں۔

### پنج پا گاؤ کا قصہ

فیروز شاہ بادشاہ کے عمد دولت میں ایک گائے پیش کی گئی جس نے پانچ پاؤں تھے، مورخ عفیف نے اس جانور کو دیکھا ہے جس کے چار پاؤں تو دیگر حیوانات کی طرح تھے اور پانچواں پاؤں گردن سے ہر آمد ہو کر شانہ تک آؤ زدراں تھا اور یہ جانور اس پانچوں پاؤں سے کسی قسم کی حرکت نہ کر سکتا تھا۔

یہ جانور بھی عجائب روزگار میں تھا جو اس عمد میں پیدا ہوا۔

اس جانور کا پائے پنجم انسانی انگشت ششم کے مانند بیکار تھا۔

یہ جانور بھی چند روز دربار میں بندھا رہا۔

اس گائے کا قصہ جس کا سم اسپ کی طرح غیر چاک تھا۔ مورخ عفیف نے اس جانور کو بھی دیکھا ہے۔

اس جانور کے دو دست کے سم اسپ کے مانند تھے اور دو پاؤں کے سم گائے کے سموں کی طرح چاک تھے اور جانور کا رنگ سفید تھا۔

حقیقت یہ ہے کہ یہ جانور بھی قدرت الٰہی کا تماشہ و نمونہ تھا۔

## خان اعظم تاتار خاں

نقل ہے کہ خان اعظم خدا کی درگاہ میں بندہ مقبول اور بادشاہ کا دست گرفتہ صاحب سيف و قلم تھا۔

واضح ہو کہ یہ امیر بہ اعتبار نسل ترک تھا۔

معتبر روایت ہے کہ سلطان غیاث الدین تغلق کے عمد حکومت میں خراسان کے ایک صاحب جاہ و حشم فرمیں روانے ملکان دیبال پور پر حملہ کر کے اس نواح کو تاخت و تاراج کیا۔

یہ بادشاہ اپنی ایک زوجہ پر جو بید صاحب حسن و جمال تھی اس درجہ شیدا تھا کہ اس کو ایک دم اپنے سے جدا نہیں کرتا تھا۔

اس مضم میں بھی یہ زوجہ بادشاہ کے ہمراہ و حاملہ تھی۔

ملکان دیبال پور میں قدم رکھتے ہی اس بیگم کے بطن سے پچھے پیدا ہوا۔

اتفاق سے اس شب سلطان تغلق نے خراسانی لشکر پر شب خون مارا اور قتل عام شروع کر دیا خراسانی لشکر نے ٹکست کھلائی اور ہر شخص نے راہ فرار اختیار کی اور پریشانی کے عالم میں اس بچے کو گوارہ میں چھوڑ دیا۔

سلطان تغلق کا لشکر مال غنیمت کو ہر جانب تلاش کر رہا تھا کہ ان کی نظر اس گوارہ پر پڑی گوارہ مع بچے کے بادشاہ کے رو برو لایا گیا۔

سلطان تغلق نے اس نوزائیدہ بچے کو دیکھ کر بے حد پسند کیا۔

بادشاہ نے اس خوش نصیب بچے کی بجائے فرزند کے پرورش شروع کی۔

سلطان تغلق نے فرزند کو تاتار ملک کے نام سے موسم کیا جو اس عمد میں خود سال تھا، یہ بچہ جوان ہوا اور سلطان محمد تغلق کے عمد حکومت میں جوان ہو کر مشہور

زمانہ ہوا۔

یہ لڑکا ولادوری و زور آزمائی و شجاعت و بہادری میں یکتائے زمانہ ہوا اور محمد تغلق کے عہد حکومت میں لشکر کشی و فتوحات ملکی میں ناور روزگار خیال کیا جانے لگا۔  
اس شخص نے اپنے زور بازو سے بہترین ممالک فتح کئے۔

معبر روایت ہے کہ ایک وقت سلطان محمد، تamar ملک سے آزردہ ہوا اور اس نے اس امیر کو بربے الفاظ سے یاد کیا اور تamar ملک کو اپنے سے جدا کر کے دور روانہ کر دیا۔

تamar ملک نے چند اشعار نظم کر کے بادشاہ کے حضور میں روانہ کئے۔  
سلطان محمد نے یہ اشعار دیکھ کر بے حد تعریف کی اور تamar ملک کو اپنے حضور میں طلب کر کے اس پر بے حد نوازش فرمائی۔

فیروز شاہ عہد میں اس امیر کو تamar خاں کا خطاب عطا ہوا اور چتر قطیفہ کے عطا سے سرفراز فرمایا گیا۔

اس پر مستزاد نوازش یہ ہوئی کہ چتر کے اوپر بجائے ہمارے زرین کے زریں طاس رکھا گیا جو محض سلاطین کے لئے مخصوص ہے۔  
فیروز شاہ صحن گلگین کے محل میں دربار کرتا اور بادشاہ کے دائیں جانب جو وزراء کے لئے مخصوص ہے تamar خاں کو جگہ عطا ہوتی تھی اور بادشاہ کے بائیں جانب خاں جہاں مقبول کی جا مقرر تھی۔

اگرچہ خاں جہاں مقبول وزیر تھا لیکن بادشاہ کے دائیں جانب تamar خاں ہی کو جگہ عطا ہوتی تھی۔

تamar خاں کی رحلت کے بعد یہ جگہ خاں جہاں کو عطا ہوئی۔

فیروز شاہ کو تamar خاں پر اعتماد کلی تھا اور بادشاہ امور ملکی میں ہمیشہ تamar خاں سے مشورہ لیا کرتا تھا اور اس امیر کی رائے کے مطابق مہمات ملک کو فیصل کرتا اور ان کی بابت احکام جاری کرتا تھا۔

خاں نذکور بادشاہ کا بھی خواہ اور خیر اندریش تھا اور اس کی فطرت بے حد عمدہ و سلیم

واقع ہوئی تھی، اللہ تعالیٰ نے اس امیر کو بے شمار صفات سے آراستہ فرمایا تھا۔

تاتار خال نے توفیق الہی سے ملک حجاز کا سفر کیا اور حرمین شریفین کی زیارت کے بعد ہندوستان واپس آیا۔

اس امیر کی صحبت میں ہمیشہ علماء و فضلاء کا مجمع رہتا اور تاتار خال اس مقدس گروہ کی عزت کرتا تھا۔

تاتار خانی جو بہترین و مشہور زمانہ تفسیر ہے اسی امیر کی جمع کردہ ہے۔  
معتبر رواۃ کا بیان ہے کہ تاتار خال نے ارادہ کیا کہ ایک مفصل تفسیر ترتیب  
— دے۔

اس امیر نے تمام تفاسیر کو جمع کیا اور علماء کے ایک گروہ کو جمع کر کے تمام ائمہ تفاسیر کے اختلافات کو نقل کر کے ہر آیت کے متعلق تمام اقوال اپنی تفسیر میں جمع کئے۔  
تاتار خال نے اس تفسیر کے جمع کرنے میں دل و جان سے کوشش کی اور ہر اختلاف کا حوالہ دے کر صاحب تفسیر کے نام کی تصریح کر دی۔

ہم کہ سکتے ہیں کہ عالم کی تمام تفاسیر اس ایک کتاب میں جمع ہو گئی ہیں۔  
یہ تفسیر مرتب ہوئی اور تاتار خال نے کتاب کو تفسیر تاتار خانی کے نام سے موسوم کیا۔

اسی طرح خان اعظم نے ایک مجموعہ فتاویٰ بھی مرتب کیا جن کی ترتیب یہ ہے کہ پیشتر شریعتی کے تمام کتب فتاویٰ جمع کیں اور اس کے بعد خود ایک نسخہ ترتیب دیا جس میں ہر مسئلہ و ہر کلمہ میں مفتیان شرع کے اختلافات نقل کئے اور مفتی کے اختلاف کو صاحب فتویٰ کی طرف منسوب کر کے فتویٰ اور مفتی کی صراحت کر دی۔  
یہ مجموعہ تقریباً تیس جلدیوں میں مرتب ہوا۔

تاتار خال علم شریعت میں مرتبہ عالی رکھتا تھا اور شریعت کی اتباع و تحریر سے طریقت اور طریقت سے علم بنفعت کی بارگاہ میں باریاب ہوا۔  
اس امیر نے ان تینوں علوم کے نکات و معارف حاصل کرنے میں بے حد کوشش کی۔

تاتار خال نے شوق طلب میں نہ دیان عشق پر قدم رکھا اور اللہ تعالیٰ نے اپنے فضل و کرم سے ابواب عشق اس کے قلب پر واکر دیئے۔

مخصر یہ کہ خان اعظم خان ان معظم عالم دین حاجی و نمازی تاتار خاں کو احکام شریعت کا بے حد لحاظ تھا۔

یہ امیر قوانین شریعت سے سرموجاوز نہ کرتا تھا اور سفر و حضر ہر حالت میں شریعت پر کاربند رہتا تھا۔ خان اعظم لشکر کشی کے لئے روانہ ہوتا تو کنیزان حرم کے ہمراہ لے جانے میں دیگر امراء کی تقلید نہ کرتا تھا۔

دیگر ملوک و خانان کا دستور تھا کہ اپنے کنیزوں کو اپنے ہزار بر رکھتے تھے جو سفر میں ان کے ہم عنان چلتی تھیں، لیکن تاتار خاں نے اپنے حرم کو کبھی گھوڑے پر سوار نہیں کیا بلکہ ایک گاڑی تیار کرائی اور اسی میں کنیزوں کو سوار کیا۔  
اس گاڑی کو ہندی میں بھر کر یا بھر کیہ کہتے ہیں۔

تاتار خاں نے ستر کے خیال سے ان گاڑیوں کو تخت پوش کر دیا تھا اور ان کو ججرہ کے مانند بنایا کر مقفل کر دیا تاکہ ناحرم کی نظر ان پر نہ پڑے۔  
کس درجہ احتیاط تھی جس کی تعریف نہیں ہو سکتی۔

غرض کہ اس امیر کے تمام افعال پسندیدہ تھے اور اللہ تعالیٰ نے اس کو ہر طرح کی خوبی سے آراستہ فرمایا تھا۔  
تاتار خاں نے جلوس فیروز شاہی کے چند سال بعد وفات پائی۔

## ساتواں باب

### خان جہاں

نقل ہے کہ خان جہاں کا نام مقبول عام تھا اور اس کو خدا نے ہر عمدہ صفت ع  
فرمائی تھی۔

یہ امیر دراصل تلگن تھا جو اپنے گروہ میں تمام افراد سے بہتر و اعلیٰ خیال کیا جا  
تھا۔

جانبیت کے زمانے میں راجہ تلگانہ کا مقرب تھا اور اس کا نام کنوکے تھا۔  
سلطان محمد تغلق نے رائے تلگانہ کو دہلی کی جانب روانہ کیا اور راجہ نے راہ میں  
وقات پائی۔

خان جہاں محمد تغلق کے حضور میں حاضر ہو کر ایمان لایا اور بادشاہ نے اس مقبول  
کے نام سے موسم کیا اور اس پر بے حد نوازش فرمائی۔

سلطان محمد نے خان جہاں میں ہر طرح کے جو ہر قابلیت دیکھے، اس کی فہم  
فراست و سیاست و تدریک صحیح اندازہ کیا اور خان جہاں کو دہلی کا نائب و زیر مقرر کیا۔  
خان جہاں پروانہ جلت میں اپنی دستخط اس طرح پر کرتا وہ مقبول بندہ محمد تغلق۔  
اگرچہ یہ وزیر نوشت و خواند سے قطعاً ”بے بہرہ تھا لیکن عقل و فراست میں  
یکتائے زبانہ تھا“ اس کے اور اک واس کی عقل و فہم کا جواب نہ تھا۔

اس امیر نے محض اپنی عقل و فراست سے دارالملک دہلی کی بارگاہ کو آراستہ کیا  
سلطان محمد کے ابتدائی زمانے میں اس کو قوام الملک کا خطاب عطا ہوا۔ پہلے ملت  
کا جائیگیر ہوا اور اس کے بعد نائب و زیر مقرر کیا گیا۔

مختصر یہ کہ خان جہاں نائب و زیر اپنے عمدہ کا اہل ثابت ہوا اور اس نے دیو  
وزارت کو ہر طرح آراستہ کیا۔

اہل معاملہ و جاگیردار، خواجہ جہاں سے اس درجہ نہ ڈرتے تھے جتنا کہ قوام الملک سے خوف کھاتے تھے۔

خواجہ جہاں جب کسی صاحب مقطع پر تدبیح کرنا چاہتا تو اس کو قوام الملک کے سپرد کر دیتا تھا اور قوام الملک ایسے اشخاص پر بے حد سختی و تشدد کرتا۔

اسی طرح جب خواجہ جہاں، دیوان وزارت سے اٹھ جاتا تو قوام الملک دیوان داری کر کے اہل مقطع پر بے حد سختی کرتا تھا اور بے شمار مال خزانہ شاہی میں جمع کرتا تھا۔

خواجہ جہاں خود بھی معاملات سلطنت و دیوان وزارت کے اہم امور کو قوام الملک ہی کی مہارت و فراست سے انجام دیتا تھا۔  
خان جہاں نے سلطان محمد تغلق ہی کے عمد میں عظمت و نام آوری پیدا کر لی تھی۔

جب سلطان محمد نے وفات پائی اور فیروز شاہی دور شروع ہوا اور خواجہ جہاں باوصف فہم و فراست کے فیروز شاہ سے منحرف ہو گیا۔

تو خواجہ جہاں نے جیسا کہ مورخ پہلے بیان کر چکا ہے سلطان محمد کے فرزند کو بادشاہ بنایا اور سلطان فیروز شاہ سے مقابلہ کرنے کے لئے لشکر روانہ کیا۔  
خواجہ جہاں اور قوام الملک دہلی میں مقیم تھے لیکن خان جہاں کو جب معلوم ہوا کہ فیروز شاہ دہلی کے قریب آگیا ہے تو یہ امیر بے حد دلیری و شجاعت کے ساتھ مردانہ وار روز روشن میں شر سے باہر آیا اور فیروز شاہ سے مل گیا۔  
خان جہاں کے مل جانے سے گویا دہلی فتح ہو گئی۔

مورخ عفیف اب ان امور کا ذکر کرتا ہے جو خان جہاں اور فیروز شاہ کے درمیان پیش آئے۔

### خان جہاں کا مند وزارت پر بیٹھنا

روایت ہے کہ خان ورانے با فہم و فراست کی طرح مند وزارت پر جلوس کرتا تھا اور جاگیرداروں اور اہل معاملات سے بے حد سختی و تاکید کے ساتھ حساب لیتا تھا اور

خزانہ شاہی کے لئے نمایت احتیاط سے مال وصول کرتا تھا۔

خزانہ کی کوئی روزانہ اس کے ملاحظہ میں پیش ہوتی تھی اور اس موقع پر یہ وزیر نمایت تکیدی احکام جاری کرتا تھا کہ جس قدر زائد ممکن ہو مال خزانہ شاہی میں داخل کرو۔

اگر کسی روز خزانہ شاہی میں کم داخل ہوتا تو وزیر تمام عمال کو برے الفاظ سے یاد کرتا بلکہ غم و غصہ کی حالت میں نمایت فکر مندو بے چین ہوتا تھا۔

خان جہاں اس روز کھانا بھی نہ کھاتا اور فرماتا کہ ملک و دولت کا قیام اور سلطنت کا انتظام مال و نقد سے ہوتا ہے، اگر خزانہ میں مال کم ہو گایا کسی دوسری مد میں ضائع ہو جائے گا تو بنیاد سلطنت میں خرابی واقع ہو گی۔

اگر خدا نخواستہ کسی سبب سے خزانہ شاہی قطعاً خالی ہو جائے گا تو اس سلطنت کا قیام دشوار بلکہ ناممکن ہو جائے گا۔

یہی وجہ تھی کہ وزیر مذکور شب و روز مال جمع کرنے میں معروف رہتا تھا۔

### خان جہاں کی سواری

جب کبھی کہ فیروز شاہ کسی ممم یا شکار کے لئے سفر کرتا تو خان جہاں وزیر کو بطور نائب شریں معین کرتا تھا۔

وزیر مذکور با شاہ کی عدم موجودگی میں دوسرے یا تیسرے روز شر اور گرد و نواحی میں سوار ہو کر جاتا اور اس طرح رعایا کو اپنے جاہ و حشم سے مرعوب کرتا تھا۔

خان جہاں کی سواری کی یہ شان و شوکت ہوتی تھی کہ جاہ و حشم و بے شمار ہاتھی اور پیادے جو تمام و کمال خود خان جہاں کے ملازم تھے اس کے ہمراہ ہوتے تھے۔

ان کے علاوہ خان جہاں کے فرزند اور نواسے اور داماد اور غلام درباری و تازی و ترکی گھوڑوں پر سوار سفید کر بند و بیش قیمت کلاہ سے آراستہ اس کے جلو میں ہوتے تھے۔

وزیر مذکور اس شان و شوکت سے بے حد جاہ و جلال کے ساتھ فیروز آباد سے ولیٰ تک سفر کرتا اور وزیر کی یہ شان و شوکت سے بے حد جاہ و جلال کے ساتھ فیروز آباد

سے دہلی تک سفر کرتا اور وزیر کی یہ شان دیکھ کر خلقت خدا مطمئن ہوتی اور شریں  
انتظام قائم رہتا۔

مورخ عفیف کے والدین نے مجھ سے بیان کیا ہے کہ فیروز شاہ اپنے ابتدائی عمد  
حکومت کے سات سالوں میں صرف تیرہ روز شریں مقیم رہا۔  
باوشاہ دو یا تین سال کے بعد شریں آتا اور صرف چند روز فیروز آباد میں قیام کر  
کے دوسری طرف روانہ ہو جاتا تھا اور خان جمال وزیر تمام مملکت و تمام خلافت سلطنت  
کو قابو میں رکھتا تھا۔

خان جمال کے پاس بے شمار سپاہ و حشمت تھے اور نیز یہ کہ اس کے فرزند داماں اور  
نواء بھی لاتعداد تھے۔

اس کے علاوہ اس امیر کے غلام بے حد قوی و تند رست تھے۔  
خان جمال بے حد ہوا خواہ اور خیر اندیش وزیر تھا یعنی وجہ تھی کہ فیروز شاہ نے  
سات سال کامل مخالف و بد خواہ جماعت کو پالم کیا اور ہر سرکش و شورہ پشت شخص کو  
نجا و کھلایا۔

خان جمال کی وفات کے بعد فیروز شاہ نے سواری کرنا ترک کر دیا بلکہ اگر سواری  
کرتا تو صرف جوار دہلی میں سیر کر کے واپس ہوتا۔

### خان جمال کے پسر اور داماں

خان جمال کے فرزند بے شمار تھے، اس امیر کو اپنے حرم کے لئے کنیزوں اور حرم  
کے جمع کرنے میں بے حد دلچسپی تھی بلکہ ایک روایت یہ ہے کہ اس کے حرم میں روم  
و چین کی دو ہزار کنیزوں جمع تھیں۔

ہر کنیز مرصح و مکمل لباس میں آراستہ ہو کر سامنے آتی تھی اور خان جمال ان  
مشاغل ملکی کے باوجود اپنی حرم کے ساتھ عیش و نشاط میں مشغول رہتا تھا۔

خان جمال کثیر الاولاد بھی تھا۔ جب باوشاہ کو اس کی خبر ہوئی تو اس نے یہ فرمایا کہ  
ہر فرزند جو خان جمال کے حرم میں پیدا ہو اس کی پرورش کے لئے گیارہ ہزار تنگے  
مقرر کئے جائیں اور اسی طرح نوزائدہ دختر کے لئے پندرہ ہزار کی رقم منظور فرمائی۔

بادشاہ نے اس امیر کے فرزند و داماد تمام افراد کو کمر سفید مرحمت فرمائی۔ یہی وجہ تھی کہ خان جہاں کے تمام فرزند و داماد اور نواسے باکلاہ و کمر رہتے تھے۔ اس امیر کی شوکت اور اس کے جاہ و حشم نے اس حد تک ترقی کی کہ فیروز شاہ نے بارہا یہ کہا کہ دہلی کا فرماں رو اور اصل اعظم ہمایوں خان جہاں ہے۔

### خان جہاں کا کارکنان سلطنت کو بادشاہ سے آزاد کرنا

کارکنان و عمال سلطنت سے اگر طمع کی وجہ سے کوئی خیانت ظہور میں آتی تو ان اشخاص کو بادشاہ کے حضور میں لے جاتے تھے۔

خان جہاں جو بیجید صاحب فہم و فراست تھا ملکی معاملات کے فیصل کرنے میں بیجید کوشش کرتا تھا اور اپنی عقل و دانش و نیز تدبیر و سیاست سے تخت شاہی کے سامنے کامیاب ہوتا اور بادشاہ کا غصہ غھٹھندا کر دیتا تھا۔

معتبر اشخاص نے مورخ عفیف سے بیان کیا ہے کہ فیروز شاہ کے فراش خانہ میں ایک عدد موژہ جو بے حد مرصع و مکمل و جواہر نگار تھا کارکن عملہ کے سپرد کیا گیا۔ اس موژہ کی قیمت اسی ہزار تنگے تھی جس کو کارکنان عملہ نے کسی ترکیب سے لکھنوتی کے رسولہ میں قلم بند کرا کے اس کی قیمت خود باہم تقسیم کر لی۔ چند روز کے بعد بادشاہ نے اس موژہ کو طلب کیا، تمام عمال نے عرض کیا موژہ مذکور لکھنوتی روانہ کر دیا گیا ہے۔

فیروز شاہ نے اپنی عقل و فراست سے اس امر کا اندازہ کر لیا کہ عمال شعبہ نے موژہ تلف کر دیا ہے۔

بادشاہ نے ان کا اغذرنہ سنایا اور ارادہ کیا کہ تمام عمال کو شدید سزا دے۔ فیروز شاہ کے اس ارادہ سے خان جہاں کو اطلاع ہوئی اور وہ بادشاہ کے حضور میں حاضر ہوا جہاں عمال شعبہ کا مقدمہ درپیش تھا۔ اس نے ان مجرمین کی آستینیں زور سے پکڑیں اور ان کو کشان کشان دربار سے باہر لے آیا۔

جب یہ اشخاص بادشاہ کی نظر سے پوشیدہ ہو گئے تو خان جہاں نے ان افراد سے کہا کہ اے خون گرفتہ گروہ میں نے تمہاری جان بچا دی اب اس مسروقہ موژہ کی قیمت

مبلغ اسی ہزار تنگے خزانہ بادشاہی میں داخل کر دو۔

غرضیکہ دوسرے روز بادشاہ نے خان جمال سے دریافت کیا کہ کارکنان عملے نے موزہ کیا کیا؟

خان جمال نے جواب میں عرض کیا کہ موزہ کی قیمت مبلغ اسی ہزار تنگے خزانہ بادشاہی میں پہنچ گئے، اب موزہ کی کیا پرسش کہ لکھنوتی گیا یا نہیں پڑا ہے۔  
سبحان اللہ خان جمال کی فہم و فراست کی کیا تعریف کی جائے۔

خان جمال کا فیروز شاہ سے صاف جواب دینے کا واقعہ

نقل ہے کہ فیروز شاہ ٹھٹھہ کی مہم سے واپس آیا اور کوشک سابورہ کی تعمیر میں مصروف ہوا۔

بادشاہ پیشتر اوقات سابورہ میں مقیم اور قصر کی تعمیر میں منہمک رہتا اور خان جمال فیروز آباد میں امور ملکی و مالی کو بیدار کوشش سے انجام دیتا تھا۔  
وزیر مذکور مند وزارت پر بینہ کر ہر محکمہ کے عمال و کارکن سے حساب لیتا اور ہر قسم کی باز پرس کرتا تھا۔

خان جمال کا قاعدہ تھا کہ شنبہ کے روز فیروز شاہ کی خدمت میں سابورہ حاضر ہوتا اور ملک کے تمام جزئی و کلی واقعات سے بادشاہ کو آگاہ کرتا تھا۔  
فیروز شاہ نے یقین کر لیا کہ خان جمال اس کا وفادار و مخلص ملازم ہے اور اسی بناء پر ارادہ کیا کہ اس کا مرتبہ وزارت سے بلند کرے۔

ایک روز بادشاہ نے اپنے دو معتبر امیر ملک شاہین اور ملک سید الحجاب کو فیروز آباد خان جمال کے پاس روانہ کیا اور ان امیروں کو حکم دیا کہ بادشاہ کی زبان سے خان جمال کو مژدہ سنائیں کہ بادشاہ کو وزیر کی نمک حلائی و اخلاص پر پورا اعتماد ہے۔

فیروز شاہ چونکہ خان جمال پر مثل اپنی ذات کے اعتماد رکھتا ہے اس لئے بادشاہ کا ارادہ ہے کہ اس کا مرتبہ عمدہ وزارت سے بلند کرے، اور اسی بناء پر فیروز شاہ کا فرمان ہے کہ مند خان جمال کے مرتبے کے لاٹن نہیں ہے۔  
خان جمال دربار شاہی میں زردوzi نہاپے پر تخت کے متصل نشت اختیار کرے

اور مند ظفر خاں کو عطا کرے، اس لئے کہ تخت کے مقلع نمالچہ زردوڑی مند وزارت سے بلند و بالا ہے۔

غرض کہ یہ دونوں امیر خاں جہاں کے پاس فیروز آباد آئے اور انہوں نے بادشاہ کا پیغام پہنچایا، خاں جہاں نے تھوڑی دیر غور کیا اور اس کے بعد کہا کہ بادشاہ اسی حیلہ سے مند وزارت مجھ سے لے کر مجھے اس عدہ سے معزول کرنا چاہتا ہے اور ظفر خاں کو وزیرِ مملکت بنانے کا ارادہ رکھتا ہے۔

خاں جہاں نے کہا کہ مند بھی بادشاہ کا عطیہ ہے اور نمالچہ بھی قبلہ حاکم ہی کا عطیہ ہو گا لیکن گزارش یہ ہے کہ جس روز سرتی کی حدود میں بندہ نے بادشاہ کی قدم بوی کا شرف حاصل کیا ہے اسی روز بادشاہ نے تو قیع وزارت اپنے قلم سے تحریر فرمایا کہ مجھ کو عطا فرمائی بلکہ اس تحریر کو کافی نہ خیال کر کے بہ قسم فرمایا کہ جب تک کہ میں اور میری اولاد حکمران رہے گی مرتبہ وزارت تجھ کو اور تیری اولاد ہی کو عطا ہو گا۔

خاں جہاں نے تو قیع وزارت ملک شاہین کو دیا اور اس سے کہا کہ تم میری جانب سے بادشاہ سے عرض کرو کہ حضرت شاہ نے جس طرح اسی نوشته کو اپنے دست مبارک سے تحریر فرمایا ہے اسے اپنے ہی ہاتھ سے چاک بھی فرمادیں اور مند وزارت ظفر خاں کو عطا فرمائیں۔

غرض کہ ملک شاہین اور ملک سید الحجاب بادشاہ کے حضور میں پہنچے اور انہوں نے فیروز شاہ سے خاں جہاں کا قول نقل کیا۔

بادشاہ نے یہ تقریر سن کر فرمایا کہ معاذ اللہ میرا ہرگز یہ مشاء نہیں ہے کہ میں خاں جہاں کو مند وزارت سے معزول کروں، میرا تو یہ ارادہ تھا کہ خاں جہاں کا مرتبہ بلند و بالا کروں، لیکن چونکہ اس کو خود یہ منظور نہیں ہے تو بہتر ہے وہ مند ہی پر وزارت کے فرائض انجام دے۔

دوسرے روز خاں جہاں تمام کوائف و امور کے عرض کرنے کے لئے ساپورہ سے فیروز آباد حاضر ہوا اور بادشاہ نے وزیر سے فرمایا کہ خاں جہاں میرا ارادہ یہ تھا کہ تمہارا مرتبہ بلند و بالا کروں لیکن تم نے اس کے بر عکس خیال کیا۔

خاں جہاں نے عرض کیا کہ بندہ اب زیادتی جاہ و مرتبہ کا خواہاں نہیں ہے اگر

ندوی بادشاہ کے حکم کے مطابق نہالچ زردوzi پر تخت کے مقل دیوان کرے گا تو اگرچہ یہ امر درحقیقت تو میری سرفرازی کا باعث ہو گا لیکن خلقت خدا مجھ کو مند پر متمن کن نہ دیکھ کر کیا خیال کرے گی اور کیا کسے گی، تمام خلقت شریی خیال کرے گا کہ بادشاہ نے اپنے بندہ قدیم خان جمال کو مند وزارت سے معزول کر دیا ہے۔  
 بندہ چوکھنڈی میں دربار کے رو برو مند وزارت پر بیٹھا ہے اور خلقت خدا مجھ کو دیکھنے آتی اور یہ کہتی ہے کہ خان جمال بدستور اپنے عہدہ پر برقرار ہے اس لئے بندے کے لئے مند ہی مناسب ہے نہالچ زردوzi ظفر خاں یا کسی اور اہل امیر کو عطا ہو۔  
 بادشاہ خان جمال کی یہ تقریر سن کر مسکرا یا اور خاموش ہو رہا۔

### عین الملک کی معزولی

عین الملک کو عین ماہرو کہتے تھے۔

فیروز شاہ اپنے آغاز جلوس میں اشراف ممالک اور دیوان وزارت میں دربار کرتا اور بیٹھتا آکر کارہائے ملک کو بخوبی انجام دے۔  
 عین الملک بیجید دانشمند عالم و کامل و فاضل تھا جو فہم و فراست و عقل و علم و فضل و کمال میں یکتائے زمانہ تھا۔  
 اس امیر کے فضل و کمال و نیز عقل و دانش کی بابت معتبر حضرات نے مورخ عفیف سے یہ روایت کی ہے کہ سلطان محمد تغلق کے عہد میں عین الملک کے برادران حقیقی سے جرم سرزد ہوا۔

سلطان محمد تغلق نے برادران عین الملک کو جرم خیال کر کے مصلحت ملکی کی بنا پر خود عین الملک پر بھی فی الجملہ عتاب کیا۔

اس واقعے کے چند روز بعد محمد شاہ نے دربار کیا اور ایک غالیچہ تخت کے مقل بچھوایا محمد تغلق نے اس روز تمام علماء و مشائخ و قضاۃ و معارف و بزرگان شرود نیز تمام خاص و عام کو دربار میں طلب کیا۔

بادشاہ کے حکم کے مطابق تمام اعوان و انصار حاضر ہوئے اور تمام حاضرین آواب

شاہی بجا لائے۔

بادشاہ نے حکم دیا کہ اس مجمع میں سے تمام متاز اشخاص کو حضور میں حاضر کرو۔  
شاہی حکم کی تعیل کی گئی اور تغلق نے ان کی طرف متوج ہو کر کماکہ میں تم  
سب سے ایک سوال کرتا ہوں اس کا جواب دو۔

بادشاہ نے کماکہ فرض کرو کہ ایک شخص کے پاس ایک بیش بہاموتی و جوہر گراں  
قدر ہے۔ اتفاق سے نیہ گوہر بے بہام ہو گیا اور سن اتفاق سے اس شخص نے ایک  
روز اس گراں بہا جوہر کو نجاست میں اتفاہ دیکھا۔

اب سوال یہ ہے کہ یہ شخص اس موتی کو نجاست سے اٹھائے یا نہیں؟ اس موقع  
پر تمام حاضرین نے و نیز ارکان سلطنت نے عرض کیا کہ اس بیش بہا گوہر کو چھوڑ دینا  
مصلحت نہیں ہے۔

محمد تغلق نے یہ گفتگو کی اور اب اپنے محفل سوال کی شرح کی اور عین الملک کی  
طرف اشارہ کر کے فرمایا کہ وہ گوہر خواجہ عین الملک کی ذات ہے جو اپنے نجاست  
صفت بھائیوں کے درمیان میں پڑا ہوا تھا اب میں نے اپنے گوہر مقصود کو پالیا، اب  
اس کا چھوڑ دینا مصلحت نہیں ہے۔

بادشاہ نے یہ فرمایا اور عین الملک کو غالیچہ پر بیٹھنے کا حکم دیا۔

اس حکایت کے بیان کرنے سے مقصود یہ ہے کہ عین الملک اپنے فضل و کمال  
کے اعتبار سے اس پایہ کا امیر تھا جس کے فضل و کمال کی انتہا نہیں ہے۔

اس امیر نے اکثر کتابیں محمد تغلق و فیروز شاہ کے عمد میں تصنیف کیں میں میں میں  
کے ترس عین الملک ہے جو ہر زبان میں تمام عالم میں مشور ہے۔

مؤلف اب اصل تھن کی طرف رجوع کرتا ہے۔

واضح ہو کہ عین الملک عمد فیروز شاہ میں دارالملک کے اشراف ممالک کے  
عمردے پر سرفراز تھا۔

یہ امیر عدالت میں بیٹھ کر اپنے فرانپس کو بخوبی انجام دینے کی کوشش کرتا تھا اور  
دیوان و وزارت میں سبقت اختیار کرتا تھا لیکن اتفاق سے عین الملک اور خان جہاں کے  
درمیان طنز آمیز گفتگو ہوئی، دونوں اشارہ و کنالیہ میں ایک دوسرے کی عیب جوئی  
کرتے۔

اس معاملہ نے اس قدر طول کھینچا کہ دونوں امیروں نے بے حد تیز و مخالفانہ گفتگو ہوئی اور ہر فرد اپنی حد سے تجاوز کر کے دوسرے کے حق میں الفاظ بد استعمال کرنے لگا۔

ایک روز خان جہاں نے عین الملک سے غصہ میں کما کہ مشرف کو کافہ مفصل سے کیا سروکار اور اس کو کیا حق ہے کہ مقطعہ جات سے حساب مفصل طلب کرے اس لئے کہ مشرف صرف جمع کا ذمہ دار ہے خرچ کی تحقیقات کرنا مستوفی کے فرائض میں داخل ہے۔

عین الملک نے جواب دیا کہ مستوفی کو جمع مفصل کی مثل سے کیا سروکار ہے۔ غرضیکہ دونوں امیر بحث و مباحثہ کرتے ہوئے بادشاہ کے حضور میں حاضر ہوئے اور مستوفی و مشرف کے فرائض کے متعلق گفتگو کی۔

اس روز فیروز شاہ نے فرمایا کہ کارکنان معاملات و مقطعہ جات کو ہدایت کی جائے کہ دیوان اشراف میں جمع مفصل و خرچ منتخب اور دیوان استیفا میں خرچ مفصل و جمع منتخب اور دیوان وزارت میں جمع و خرچ مفصل پیش کیا کریں۔

اس حکم سے پیشتر یہ دستور دیوان وزارت کے لئے مخصوص تھا اور تمام سلاطین نے ان تینوں شعبہ جات میں یہی مثل قائم رکھی، الغرض دونوں صاحبوں کی گفتگو اور مخالفت نے اس درجہ طول کھینچا کہ دشنام اور بد زبانی کی نوبت آگئی۔

بارہا ایسا ہوا کہ خان جہاں نے عین الملک کے مواجه میں اس کو سخت و سست الفاظ سے یاد کیا اور عین الملک نے بلا کسی پاس و لحاظ کے خان جہاں کو پریشان کن کلمات سنائے۔

اس موقع کے لحاظ سے معتبر اشخاص نے مورخ عفیف سے بیان کیا ہے کہ ایک مرتبہ فیروز شاہ اپنے جاہ و حشم کے ہمراہ ولی سے شکار کے لئے روانہ ہوا اور خان جہاں و عین الملک بھی بادشاہ کے ہمراہ تھے۔

بادشاہ نے ایک منزل میں قیام کیا اور عین الملک دوپر کے وقت اپنے فرود گاہ سے روانہ ہو کر خان جہاں کے خیمہ تک آیا اور گھوڑے سے اتر کر خان جہاں کے سرائچہ کے اندر گیا۔

خان جہاں کے مقرب اشخاص نے یہ واقعہ وزیر سے بیان کیا، لیکن جب تک کہ خان جہاں اپنے خیمہ سے نکل کر عین الملک کی خاطر و مدارات کرے میں الملک کے ایک عاشیہ نشین نے اس سے کہا کہ یہ سراچہ خان جہاں کا ہے۔

اس موقع پر عین الملک نے اپنے ملازمین پر غصہ کیا اور کہا کہ اے غافلو جس وقت خان جہاں کے قریب گھوڑے سے اترا تھا اس وقت تم نے مجھ کو کیوں نہ آگاہ کیا۔

عین الملک یہ کہہ کر بغیر ملاقات کئے واپس ہوا اور بادشاہ کے قیام گاہ میں داخل ہوا۔

خان جہاں کو معلوم ہوا کہ عین الملک واپس گیا اور بادشاہ کے حضور میں حاضر ہے۔

خان جہاں بھی سوار ہو کر فیروز شاہ کے حضور میں آیا اور عین الملک کی آمد و بازگشت کی مفصل کیفیت بادشاہ سے بیان کی۔

فیروز شاہ نے عین الملک کو طلب کیا اور اس کو دیکھ کر مسکراایا اور کہا خواجہ عین الدین تمہارا خواجہ جہاں کے سراچہ میں آنا اور بغیر ملاقات کے واپس جانا بے معنی خیال کیا جا سکتا ہے تم کو یہ لازم تھا کہ خان جہاں سے ملاقات کرتے۔

عین الملک نے اس موقع پر نہایت معنی خیز گفتگو کی اور عرض کیا کہ بندہ کا مقصد خان جہاں کے فرود گاہ پر حاضر ہونے کا نہیں تھا بلکہ بادشاہی سراپا درد میں حاضر ہونے کا ارادہ تھا لیکن چونکہ بادشاہ و وزیر کے ڈیرے میں کوئی فرق نہیں ہے اس لئے سراچہ لعل و بیز اور خوابگاہ پیلی و جاہ و حشم شاہ و وزیر دونوں کے سراچے میں موجود ہیں اس لئے مجھ کو دھوکہ ہوا اور میں خان جہاں کے ڈیرے کو شاہی سراچہ سمجھا، عین الملک نے یہ کلمات پریشان کئے اور خان جہاں نے عرض کیا کہ اب بندہ کا ملک میں رہنا بہتر نہیں ہے بلکہ اب مجھ کو ہندوستان سے بھرت کر کے کعبہ شریف روانہ ہو جانا چاہئے۔

ظاہر ہے کہ اب تک میرے اور حریف کے درمیان میں ملکی و مالی رقبہ تھی لیکن اب جبکہ عین الملک فتنہ پرداز نے میری بارگاہ کو شاہی درگاہ کے مساوی قرار دیا ہے تو اس حیلہ سے میری جان کو معرض خطر میں ڈال دیا ہے مجھ کو اسی وقت اجازت

سفر عنایت ہو، تاکہ کعبہ شریف کی راہ لوں۔

فیروز شاہ نے یہ تقریر سنی اور خلوت میں جا کر فریقین کی بات غور و فکر کرنے

لگا۔

مختصریہ کہ خان جمال اور عین الملک میں گفتگو بے حد بڑھی اور نزاع حد سے باہر ہو گئی۔

چند روز اسی حالت میں گزرے تھے کہ ایک روز خان جمال اور عین الملک دونوں امیر دیوان میں موجود تھے کہ اس اثناء میں خان جمال نے عین الملک سے کما کہ اے حرام خور بد کروار تو نے یہ کیا کہا۔

عین الملک نے بھی خان جمال کو سختی سے جواب دیا اور سخت وست کہا۔

فیروز شاہ اس وقت محل خلوت میں تھا کہ خان جمال اسی وقت بادشاہ کے حضور میں حاضر ہوا۔

فیروز شاہ نے اپنے وفادار وزیر کو پریشان صورت دیکھ کر اس سے کما کہ خان جمال خیر تو ہے، کیوں اس درجہ پریشان ہو اور کیا وجہ ہے کہ بے موقعہ تم محل میں داخل ہوئے ہو۔

خان جمال نے یہ تقریر سن کر شکوہ آغاز کیا اور کما کہ عین الملک نمک حرام نے دیوان میں بیٹھ کر سخت و پریشان کن الفاظ سے یاد کیا ہے۔

خداوند عالم نے ندوی کو سرفراز فرمائے کر منصب وزارت عطا کیا ہے اور مند اعتبار عطا فرمائی ہے، اگر کوئی شخص حسد کی بناء پر بندہ کی اہانت کرے تو ندوی کا کیا وقار جاتی رہے گا، بہتری ہے کہ مند وزارت عین الملک کو عطا ہو۔

فیروز شاہ نے یہ الفاظ سن کر قدرے غور کیا اور سر اٹھا کر کما کہ خان جمال میں نے مند وزارت تم کو عطا کی ہے اور تمام عملہ دیوان کو تیرے ماتحت مقرر کیا ہے۔

جس شخص کو تو مناسب خیال کرے خدمت پر بھال رکھ اور جس کو تو چاہے خدمت سے معزول کر، اگر عین الملک نے تیری اہانت کی ہے تو اس کو عمدہ اشراف سے بر طرف اور کسی دوسرے امیر کو مشرف کی خدمت عطا کر۔

فیروز شاہ نے خان جمال کو خلعت خاص عطا فرمایا اور وزیر مذکور بیجد عزت و

سرت کے ساتھ اپنے مکان واپس آیا اور اطمینان سے اپنے فرائض انجام دینے لگا۔  
خان جہاں نے شہزادہ وزارت کو عین الملک کے پاس روانہ کیا اور اس کو پیغام دیا کہ  
تو منصب اشراف سے معزول کیا گیا۔

فیروز شاہ نے عین الملک کے حق میں جو کچھ کیا وہ محض خان جہاں کی عظمت و  
عزت کے لحاظ سے کیا فیروز شاہ کا معمول تھا کہ جب شکار سے واپس آتا اور شر میں  
داخل ہوتا تو خان جہاں بادشاہ کی قدم بوسی کرتا اور فیروز شاہ باوصاف اپنی عزت و جاہ و  
جلال کے گھوڑے سے اتر کر خان جہاں کو آغوش میں لیتا اور پر سش حالات کرتا تھا۔  
غرضیکہ خان جہاں کی وفات تک شاہ وزیر کے درمیان کسی قسم کی غیریت نہ  
تھی۔

مختصر یہ کہ عین الملک نے اپنی معزولی کی خبر سنی اور تین روز متواتر دربار میں  
حاضر رہ ہوا۔

تین دن کے بعد عین الملک مجرما گاہ میں حاضر ہوا اور بادشاہ کو سلام کیا۔  
فیروز شاہ نے عین الملک کو اپنے قریب بلایا اور اس سے کہا کہ عین الملک تم کو  
معلوم ہونا چاہئے کہ مخالفت و عداوت میں ملک کے ملک برباد ہو گئے ہیں اور تمام مخلوق  
پیر و جوان سب ناامید و نامراد ہوئے ہیں، چونکہ تقدیرِ الٰہی سے تمہارے اور خان جہاں  
کے درمیان مخالفت پیدا ہو گئی ہے اس لئے تمہارا یہاں قیام کرنا مناسب نہیں ہے تم کو  
ملتان و بھکر و سیو شانی کی صوبہ داری عطا کرتا ہوں، اپنی جاگیر جاؤ اور وہاں کا انتظام  
کرو۔

عین الملک نے یہ فرمان سنا اور بادشاہ کے حضور میں اس نے بیان کیا کہ بندہ اپنے  
اقطاع کا انتظام کرے گا لیکن دیوان وزارت میں حساب نہ دے سکے گا، البتہ بادشاہ کے  
حضور میں تمام معاملات کو پیش کرے گا۔

فیروز شاہ نے فرمایا کہ عین الملک میں نے تمہاری خاطر سے اقطاع ملتان کو دیوان  
وزارت سے خارج کیا، تم اس صوبہ میں جو انتظام کرو گے وہی قبل قبول خیال کیا  
جائے گا اور تمہاری تحریرات کافی سمجھی جائیں گی۔

غرض کہ عین الملک نے ان شرائط پر ملتان کی صوبہ داری قبول کی۔

اس کے بعد مورخ عفیف نے عین الملک کے بابت ایک ایسی عجیب و غریب روایت سنی ہے جو اس قابل ہے کہ تاریخ کے صفحات میں لکھی جائے۔ یہ حکایت حسب ذیل ہے:

واضح ہو کہ عین الملک خان جہاں کی وجہ سے اپنے عمدے سے معزول ہوا اور تمام مقرب امراء و عمال اس واقعہ سے خائف ہو کر ایک جگہ جمع ہوئے اور ان امراء نے باہم یہ گفتگو کی کہ آج عین الملک معزول ہوا ہے کل ہمارا بھی یہی حال ہو گا۔

ان امیروں نے بادشاہ کے کان بھرنے شروع کئے اور ارادہ کیا کہ خان جہاں کو معزول کر کے اس کو ذیل کریں، لیکن بادشاہ نے اس موقع پر فرمایا کہ اگر عین الملک موجود ہوتا تو میں اس سے مشورہ کرتا، اس زمانے میں عین الملک ملتان روانہ ہو کر دہلی سے چوبیس کوس کی راہ طے کر چکا تھا۔

بادشاہ نے فرمان روانہ کیا کہ اپنا اسباب و تمام حشم وہیں چھوڑ کر جلد یہاں آجائے وہ یہاں ہر طرح خیریت ہے۔ لیکن ایک امر میں مشورہ کرنا ہے تم جلد پہنچو اور مشورہ میں شریک ہو کر جلد واپس جاؤ، عین الملک یہ فرمان پاتے ہی جلد سے جلد وہی پہنچا اور بادشاہ کے حضور میں حاضر ہوا۔

فیروز شاہ ان امراء اور عین الملک کے ہمراہ خلوت میں بیٹھا اور ان امراء سے مشورہ طلب کیا، ہر امیر نے اسرار ملکی کے بابت گفتگو کی اور عرض کیا کہ وزیر سلطنت کو اس درجہ بالاختیار کرنا مصلحت کے خلاف ہے اس کے حالات و معاملات سے ہر وقت خبردار رہنا چاہئے۔

بادشاہ یہ گفتگو سن کر عین الملک کی طرف متوجہ ہوا کہ اس کے خیالات کا اندازہ کرے۔

عین الملک نے دیگر امراء کی گفتگو سن کر عرض کیا کہ اس قسم کے خیالات دل میں لانا اور ایسے بد خطرات سے قلب و دماغ کو پریشان کرنا مملکت و سلطنت میں خرابی و فساد پیدا کرتا ہے۔

جو شخص اس قسم کے توهہات میں گرفتار ہے وہ ہرگز ملک کا بھی خواہ نہیں ہے ظاہر ہے کہ خان جہاں بے مثل و یگانہ روزگار وزیر ہے اس کو اس مرتبہ سے علیحدہ

کرنے میں خدا جانے کیا حال رونما ہو۔

یہ بھی ممکن ہے کہ سلطنت برقرار رہے اور اس امر کا بھی امکان ہے کہ اس کے معزول کرنے میں بنیاد سلطنت جنہیں میں آجائے۔

فیروز شاہ نے عین الملک کی تقریر بے حد پسند کی اور اس کے بعد امر پیش پا افتادہ میں عین الملک سے مشورہ کیا کہ اس موقع پر کیا کرنا چاہئے۔ عین الملک نے عرض کیا اس مشورے اور معاملے سے خان جمال کو بے خبر نہ رکھنا چاہئے اور تمام حالات سے اس کو ضرور آگاہ کرو دینا چاہئے تاکہ اس کے دل سے ہر طرح کا خوف اسی وقت دور ہو جائے اور وہ اطمینان کے ساتھ امور ملکی کو انجام دے۔

اگر وزیر کے دل میں کسی قسم کا خوف و خطر باقی رہے گا تو ظاہر ہے کہ وہ اپنے کو معرض ہلاکت میں دیکھ کر کارہائے سلطنت کو انجام نہ دے سکے گا۔

ممکن ہے کہ وزیر کے اس طرح خوف زدہ ہونے سے معاملات سلطنت بریاد و تباہ ہو جائیں، بعض ان اشخاص نے جو خود ان معاملات میں شریک مشورہ تھے مورخ عفیف سے بیان کیا ہے کہ عین الملک نے بیان کیا کہ خان جمال کو اسی وقت طلب کرنا چاہئے۔

بادشاہ نے عین الملک کے مشورہ کے مطابق خان جمال کو طلب کیا اور خان جمال شاہی حکم کے مطابق حاضر ہوا۔

فیروز شاہ نے خان جمال کو تمام حالات سے آگاہ کیا اور خان جمال اس مجلس کی نام منفصل کیفیت سن کر غمگین ہوا۔

بادشاہ نے وزیر کو مغموم دیکھ کر اس کو خلعت عطا کیا اور بے حد اعزاز و اکرام کے ساتھ واپسی کی اجازت عطا فرمائی۔

خان جمال بادشاہ کے حضور سے خوش و خرم واپس ہوا اور اس نے عین الملک سے معافہ کر کے کہا کہ مجھ کو معلوم نہ تھا کہ تم کو میرے ساتھ اس درجہ محبت ہے۔

میری غلطی تھی کہ میں تم کو اپنا مخالف سمجھ کر تم سے سختی سے پیش آتا تھا۔

اس موقع پر عین الملک نے صداقت سے کہا کہ اپنے دل سے یہ گمان دور کرو کہ میں نے جو کچھ بادشاہ سے عرض کیا ہے اس کی وجہ تمہاری محبت ہے۔

میرے اور تمہارے درمیان عداوت و مخالفت اسی طرح موجود ہے، میں نے جو تقریر بادشاہ سے کی ہے اس کا منشاء یہ ہے کہ سلطنت و ملک بحال و برقرار رہے اور مملکت میں شور و فساد نہ بپا ہو۔

ہر چند خان جمال نے کوشش کی کہ عین الملک کو اپنے مکان لے جائے۔ لیکن عین الملک نے خان جمال کی دعوت قبول نہ کی۔

ان اصحاب مناصب کا ذکر جو انتظام ملک کے لئے وزیر کے ہمراہ مقرر کئے گئے تھے

خان جمال مسند وزارت پر اجلاس کرتا تھا اور نظام الملک امیر حسین امیران نائب وزیر مسند وزارت کے مصل بائیں جانب بیٹھتا تھا اور نائب وزیر کے بعد مشرف ممالک کی جگہ تھی اور مشرف سے فروتربیدہ ممالک کی نشت تھی اور وزیر کے دائیں جانب مستوفی کو جگہ عطا ہوتی تھی۔

معتبر اشخاص نے مورخ عفیف سے بیان کیا ہے کہ مستوفی کی نشت ہمیشہ مشرف سے فروت ہوتی تھی، جس زمانے میں کہ دخترزادہ سلطان محمد کو خود بھی محمد کے نام سے موسوم تھا اور جس کے بھائی کا نام مودود تھا فیروز شاہ کے عمد میں استینغا کا عمدہ عطا ہوا اور یہ شخص عزیز الملک کے خطاب سے سرفراز کیا گیا اس وقت فیروز شاہ نے فرمایا کہ عزیز الملک، خدا یگان مغفور کا نواسہ ہے، یہ شخص مشرف سے فروتربیدہ کیوں کر بیٹھے گا۔ اگر میں اس کو مشرف سے بالاتر جگہ عطا کرتا ہوں تو قوانین ملک کے خلاف ہوتا ہے۔ فیروز شاہ نے اس وقت حکم دیا کہ تمام اصحاب مناصب خان جمال کے دائیں جانب بیٹھیں اور عزیز الملک دائیں جانب جگہ پائے۔

بادشاہ کے محل بارے میں دربار کے وقت مستوفی مشرف سے بالاتر استادہ ہوتا تھا اور ناظرو وقف مع تمام امراء اور نائب وزیر کے پس پشت استادہ ہوتے تھے۔

معتبر رواۃ نے مورخ عفیف سے بیان کیا ہے کہ سلاطین قدیم کے دستور و قوانین میں وقوف کا مرتبہ و عمدہ نہ تھا۔

جلال الدین ظلیٰ کے عمد حکومت میں جبکہ مختلف طرح پر دربار کی آرائشی ہوئی

تو یہ عمدہ بھی پیدا ہوا جس کی تفصیل یہ ہے کہ بادشاہ کا ایک عزیز قریب تھا جو جلال الدین کو امور مملکت میں مشورہ دیا کرتا تھا۔

جلال الدین نے ارادہ کیا کہ اپنے اس عزیز کو دیوان وزارت میں کوئی عمدہ عطا کرے لیکن دریافت سے معلوم ہوا کہ اس محکمہ میں کوئی شغل خالی نہیں ہے۔ وزیر نے بادشاہ سے عرض کیا کہ اگر حکم ہو تو کسی شخص کو معزول کر کے وہ عمدہ اس شخص کو دیا جائے۔ لیکن جلال الدین نے جواب دیا کہ کسی شخص کا بلا قصور بر طرف کرنا ہرگز نہیں ہے۔

وزیر نے جب یہ دیکھا کہ بادشاہ کی دلی خواہش ہے کہ اس شخص کو دیوان وزارت میں کوئی عمدہ عطا ہو تو وقف قائم کیا یعنی جس طرح ناظر کا فریضہ ہے کہ تمام عمال سلطنت کے جمع بندی کو جو وہ اشراف کے دفتر میں داخل کریں جائیجے اور دیکھے اسی طرح وقف کا فریضہ یہ ہے کہ وہ تمام مملکت کے خرچ سے آگاہی حاصل کرے۔

غرضیکہ اس شخص کو عمد جلالی میں عمدہ وقف عطا ہوا اور اسی تاریخ سے اصحاب وزارت میں وقف و نائب وقف کے عمدے بھی قائم ہوئے، اگر اصحاب دیوان کے عمدہ داروں کی تفصیل معرض تحریر میں آئے تو ایک مستقل دفتر ہو جائے۔

سبحان اللہ جلال الدین کے صاحب فہم و فراست وزیر کا کیا کہنا جس نے اپنی عقل و فہم سے یہ جدید عمدہ پیدا کیا۔ فیروز شاہ کا وزیر بھی درحقیقت ایسا ہی صاحب فراست و تدبیر تھا۔

### خان جمال کی وفات کا ذکر

خان جمال کی عمر اسی (80) سال کی ہوئی اور ضعیف و بوڑھا ہو گیا۔ پیرانہ سالی کی وجہ سے اس کے تمام اعضاء کمزور ہو گئے۔

خان جمال کی وفات کا وقت آگیا اور اس کو بے حد تکلیف ہونے لگی، جس شب کہ خان جمال نے رحلت کی اس روز نماز جمعہ کے بعد فیروز شاہ شر سے باہر گیا اور آٹھ کوس پر دریائے جنا کے کنارے منزل کی، اس تفریق میں مورخ عفیف بھی بادشاہ کے ہمراہ تھا۔

مورخ کی موجودگی میں تمام ماہر فن نجومیوں نے بادشاہ سے کہا کہ ہم کو اپنے فن سے یہ معلوم ہوتا ہے کہ اس وقت بعض سعد اور بعض خس ستارے ایک جگہ جمع ہوئے ہیں اور ان کا یہ اجتماع ضرور کسی حادثے کی خبر دتا ہے۔  
چونکہ اسی زمانے میں وزیر مذکور علیل تھا اس نے بادشاہ دفترا "سوار ہوا اور اسی روز آخر شب میں خان جمال نے وفات پائی۔

یہ حادثہ 770 ہجری 18 جلوس فیروز شاہی میں ہوا۔

مفترضہ یہ کہ خان جمال کی وفات کے بعد تمام خلقت خدا نے اس کا ماتم کیا اور ہر شخص جو مجالس عیش و نشاط میں تھا انھا اور مساجد و مقابر میں تعزیت کے لئے جایبیخا۔  
خان جمال چونکہ وزیر صاحب تدبیر خدا ترس تھا اس نے اس درگاہ پر جاہ و حشم میں بھی موجود رہتا اور ہر وقت رعایا کی بہتری و فلاح کی کوشش بھی کرتا تھا۔

یہ امیر کسی شخص پر ذرہ برابر بھی ظلم نہ کرتا اور ان کی راحت و آرام کی کوشش میں سرگرم رہتا تھا، اگر کوئی مقطعہ دار ملک میں ظلم کرتا اور مال لے کر آتا تو خان جمال اس کے اضافہ کو پسند نہ کرتا اور ہر وقت رعایا کی پروردہ پوشی کرتا اور اگر کسی گروہ کا بیشہ حاجی رہتا اور دل و جان سے اس کے قصور کی پروردہ پوشی کرتا اور اگر کسی عامل سے خیانت ظمور میں آتی تو تنبیت عمدہ الفاظ میں اس کا حال بادشاہ سے عرض کرتا اور اس کو شاہی بازو پرس و سیاست سے بری کر دیتا تھا، غرضیکہ خان جمال کی وفات سے تمام خلقت خدا نے ماتم کیا حقیقت یہ ہے کہ یہ تمام آثار اس امیر کی مغفرت کی دلیل ہیں۔

خان جمال حضرت شیخ نصیر الدین رحمۃ اللہ کا مرید تھا۔

بس روز کہ یہ امیر حضرت شیخ کا مرید ہوا تو پیر و مرشد سے عبادت و طاعت کے لئے عرض کیا اور حضرت شیخ نے فرمایا کہ تم وزیرِ مملکت ہو تو تمہاری عبادت یہی ہے کہ حاجت مندوں کی حاجت برآری میں انتباہ سے زیادہ کوشش کرو۔

خان جمال نے مریدان صادق کی طرح بے حد عاجزی کے ساتھ بار و گر التماں کیا اور حضرت شیخ نے فرمایا کہ اگر تم ہمیشہ باوضور ہو تو تمہارے لئے بیجد بہتر ہو گا۔  
خان جمال نے حضرت کے ارشاد پر عمل کیا اور ہمیشہ باوضور ہنے لگا اور اس امر

میں بے حد احتیاط اور سعی کرتا اگر کبھی بالائے مند ہوتا اور وضو کی حاجت ہوتی تو "فوراً" مند سے اٹھتا اور وضو کرتا تھا۔

جب پلنگ پر جاتا اور حریر کے بستر پر آرام کرتا تو پلنگ کے مقل ایک آفتاب اور ایک طشت رکھا جاتا تھا۔

جس وقت کہ خان جمال پسلو بدلتا اور بیدار ہوتا تو "فوراً" پلنگ سے اترتا اور اسی آفتاب اور طشت سے وضو کرتا اور پھر آرام کرتا تھا۔

اس امیر کے آئین و معمولات کا یہ بابرکت نتیجہ تھا کہ وفات کے بعد حضرت قطب انام شیخ نظام الدین محبوب اللہی کے پاس دفن ہوا۔

خان جمال کے وفات کی خبر بادشاہ تک پہنچی اور فیروز شاہ نے چشم پر آب ہو کر فرمایا کہ اس واقعہ کے بعد میں بڑے مہمات کے لئے سفر و سواری نہ کروں گا۔

بادشاہ اس وزیر کی وفات پے بے حد روایا اور ہمیشہ اسے یاد کرتا رہا۔

یہ تھی عظمت و قبولیت خان جمال کی علیہ الرحمۃ والغفران۔

### خان جمال ابن خان جمال کی عظمت کا بیان

معتبر راویوں نے مورخ عفیف سے بیان کیا ہے کہ جب خان جمال بن خان جمال پیدا ہوا اس وقت خان جمال مرحوم ملتان کا جاگیردار تھا اور اپنے صوبہ کے انتظام و حسن معاملات میں جان و دل سے کوشش کرتا تھا۔

اس زمانے میں سلطان محمد تغلق فرماں روائے ملک تھا، خان جمال نے بادشاہ کو فرزند پیدا ہونے کا معروضہ روانہ کیا۔

بادشاہ نے فرمان روانہ کیا کہ مولود جو ناشہ کے نام سے یاد کیا جائے اور یہی وجہ ہے کہ خان جمال دوم جو ناشہ کے نام سے موسم کیا گیا۔

معتبر روایت یہ ہے کہ خان جمال اول اپنے فرزند کو شیخ رکن الدین نیبرہ حضرت شیخ الاسلام بہاؤ الدین ذکریا ملتانی رحمۃ اللہ علیہ کی خدمت میں لے گیا اور حضرت شیخ نے فرزند کو دیکھ کر خان جمال سے فرمایا کہ قوام الملک یہ بچہ بے حد اقبال مند اور تمہارے خاندان کا چشم و چراغ ہو گا۔

اس زمانے میں خان جمال قوام الملک کے خطاب سے مشور تھا۔  
مختصر یہ کہ خان جمال مقبول نے وفات پائی اور مراسم تعزیت کو پورا کر کے خان  
جمال کے متعلقین بادشاہ کے حضور میں حاضر ہوئے۔  
فیروز شاہ نے خان جمال کی وفات پر بے حد افسوس کیا اور وزیر مرحوم کے تمام  
محاسن اور نمک حلابی کا دیر تک ذکر کرتا رہا۔

بادشاہ نے خان جمال مرحوم کے ہر وارث کو نوازش شاہنشہ سے سرفراز فرمایا اور  
جونا شہ کو خلعت وزارت عطا کر کے اس کو خان جمال بن خان جمال کے خطاب سے  
سرفراز فرمایا۔

غرض کہ خان جمال دوم بھی مردانا و عاقل و صاحب فہم و فراست تھا۔  
فیروز شاہ اس امیر کو فرمان میں فرزندم کے خطاب و القاب سے یاد کرتا تھا۔

خان جمال مقبول کی وفات کے بعد خان جمال دوم نے چھ سال کامل فیروز شاہ کی  
وزارت کی، اس امیر کی ہر رائے بادشاہ کے مزاج کے موافق ہوتی تھی اور بادشاہ وزیر کی  
رائے کے موافق کام کرتا تھا، اور اس کی موجودگی میں بادشاہ کسی دوسرے امیر سے ہم  
کلام نہ ہوتا تھا۔ بادشاہ جب سیر و شکار سے واپس ہو کر دہلی کے نواح میں داخل ہوتا  
اور خان جمال دوم بادشاہ کے استقبال کو حاضر ہوتا تو بادشاہ اس امیر سے بھی خان جمال  
مقبول کا بر تاؤ کرتا اور مرحمت شاہنشہ کے لحاظ سے گھوڑے سے اترتا اور خان جمال سے  
معافنہ کر کے اس سے پرش احوال کرتا۔

خان جمال مقبول مقطعہ جات سے رقم خدمتی وصول کرتا اور اس سے بادشاہ کو  
آگاہ کر دیتا تھا لیکن خان جمال دوم ایک دانگ و درم بھی مقطعہ جات یا کسی دوسرے  
اشخاص سے وصول نہیں کرتا بلکہ مثل دیگر وزراء کے ہر سال مبلغ چار لاکھ تنگے رقم  
خدمتی بادشاہ کے حضور میں پیش کرتا تھا، مختصر یہ کہ فیروز شاہ نے تمام مممات سلطنت  
خان جمال کے قبضہ اقتدار میں دے دیا تھا۔ لیکن تقدیری سے سلطان فیروز کے آخر عمد  
میں شاہزادہ محمد خاں جو بعد کو سلطان محمد کے نام سے بادشاہ ہوا اور خان جمال کے  
ورمیان عدادوت و مخالفت پیدا ہو گئی جس کو خدا کی مشیت ازلی بھی کہہ سکتے ہیں اور  
حاسودوں کی فتنہ پردازی سے بھی تعبیر کر سکتے ہیں۔

اس مخالفت نے ملک و اہل ملک کو تباہ و برباد کیا اور شرودبیلی کو زیر و زبر کر کے  
ملکت میں طائف الملوكی پیدا کر دی، جس نے ہر شخص کو ایسا بے سروپا کر دیا کہ ان  
غیریوں کے مصائب و اضطرار کی داستان حد بیان سے گزر گئی۔  
اس قصور اور افسانوں کی شرح کسی مورخ نے بیان نہیں کی لیکن اس کا نتیجہ یہ  
ہوا کہ آخر کار شر کی مخلوق ہر خاص و عام مغلوں کی تاخت و تاراج کا شکار ہوئی۔

## آٹھواں باب

### ملک نائب بار بک

ملک نائب بار بک فیروز شاہ کا علاتی برادر اور ابراہیم کے نام سے موسوم تھا۔  
یہ امیر بادشاہ کا مخلص و ہمدرد تھا اور بادشاہ بھی برادر و فادر کو بے حد عزیز رکھتا  
تھا، اور نائب بار بک کی اولاد کو اپنی اولاد خیال کرتا تھا۔  
اسی زمانے میں اس کے خیل کو سپاہ کہتے تھے اور تمام خیلمائے ملک سے بالاتر  
سمجھتے تھے۔

فیروز شاہ نے نائب بار بک کے ہر فرزند کو خطاب خانی عطا کیا تھا اور اپنی نوازش و  
مریانی سے ان کی عزت و وقت کو دو بلا کر دیا تھا۔  
نائب بار بک کا ایک فرزند خیل خاں (خیلخانہ) کے خطاب سے مشور تھا اور  
فرزند دوم و سوم نصرت خاں و عمر خاں کے خطابات سے یاد کئے جاتے تھے۔  
بادشاہ نے اپنی عنایت و مریانی سے ملک نائب کو چھ عدد ہاتھی عطا کئے تھے یہ جانور  
بادشاہ نے وجہ بارگیری میں غطا کئے تھے اور جس وقت کہ ملک نائب بادشاہ کے قصر میں  
حاضر ہوتا تو ملک نائب کے آگے آگے یہ جانور بھی رہتے تھے۔

فیروز شاہ اور ملک نائب میں اس درجہ محبت تھی کہ ملک نائب اس وقت کھانا کھاتا۔  
تحاجب اس کو یہ معلوم ہو جاتا تھا کہ فیروز شاہ غذا تناول کر چکا ہے۔  
اگر فیروز شاہ کسی روز نقل روزہ کی نیت کر لیتا تو ملک نائب بھی بادشاہ کی تقلید  
میں صوم سے ہوتا تھا، اس محبت نے اس درجہ شدت اختیار کی کہ ملک نائب پان  
کھانے میں بھی بادشاہ کا انتفاع کرتا تھا اور جب ملک نائب کو یہ خبر پہنچی کہ خداوند عالم  
نے اس وقت پان نوش فرمایا ہے تو ملک نائب بھی اس وقت پان کھاتا تھا۔  
اگر کبھی کسی مرض و شکایت کی وجہ سے بادشاہ قادر کرتا تو ملک نائب بھی اس روز

غذانہ کھاتا تھا۔

سبحان اللہ، کیا محبت تھی جس کی نظر بہت کم دیکھی اور سنی گئی ہے۔

حقیقت یہ ہے کہ ارباب ارادت کو جو محبت اپنے مرشدين سے ہوتی ہے اس کے اسرار و لذت کو بیان کرنا بے حد مشکل ہے۔

ہر مرید پر واجب ہے کہ پیر و مرشد سے اسی طرح محبت کرے۔

چونکہ ملک نائب کو فیروز شاہ کے ساتھ اس درجہ محبت تھی اس لئے ان کے درمیان سے دولی قطعاً "اٹھ گئی اور قطعاً" یا گنگت و اتحاد پیدا ہو گیا۔

اگر مرید لقہ و لباس میں پیر کے ساتھ اس قسم کی محبت کرتا ہے تو اللہ تعالیٰ خود مرید کی محبت بھی پیر کے دل میں پیدا فرماتا ہے۔

ملک نائب کی خیرخواہی و نیک خلقی کا ذکر

فیروز شاہ اپنے آخر عمد میں شکار کے لئے سوار ہوتا اور ملک نائب بادشاہ کی عدم موجودگی میں شر میں مقیم رہتا۔

ملک نائب کوشک کے اندر قیام کرتا تھا اور اگرچہ خان جمال یہیشہ نائب غیبت ہوتا اور امور مالی و ملکی میں بے حد کوشش کرتا تھا لیکن بالیں ہمہ فیروز شاہ ملک نائب کو بھی شر میں رہنے کا حکم دیتا تھا۔

وزیر مذکور و ملک نائب دونوں شر میں قیام کرتے اور باہم خلوص و محبت کا اظہار کرتے تھے، جب خان جمال محل شاہی میں آتا ہاکہ چوکھنڈی وزارت میں دیوان داری کرے تو اول کوشک کے اندر جاتا اور ملک نائب کو سلام کرتا تھا۔

اس زمانے میں ملک مذکور کوشک میانہ میں قیام کرتا۔

خان جمال ملک نائب کے پاس آتا اور ملک مذکور وزیر کی بے حد تعظیم و توقیر کرتا تھا اور چند قدم اس کا استقبال کر کے اس طرح بے حد تواضع کے ساتھ اس کا خیر مقدم کرتا تھا۔

خان جمال بھی تواضع و تعظیم کر کے واپس ہوتا اور باہر آ کر مند وزارت پر بیٹھتا تھا اور ملک نائب بار بک بھی کوشک میانہ کے صحن میں اجلاس کرتا تھا۔

اس موقع پر تنقیح داروں کا گروہ ملک مذکور کے سامنے پیش ہوتا تھا اور یہ افراد صفت  
بستہ استادہ ہوتے تھے۔

ملک مذکور ان کو بیٹھنے کا حکم دیتا اور جو شخص جہاں کھڑا ہوتا تھا وہیں بیٹھ جاتا تھا۔  
ملک مذکور کے حکم سے روزانہ شام کو سالن اور روٹی پکائی جاتی اور تمام نوبتیوں کو  
تقسیم ہوتی تھی۔

غرض کہ یہ تمام واقعات ملک مذکور کی نیک نیتی کے دلائل ہیں۔  
 محل بارہ میں ملک مذکور کبھی تو قصر بھجھے چوپیں کے سامنے استادہ ہوتا تھا اور کبھی  
پیش در کھڑا ہوتا تھا لیکن باوجود اس عظمت و شاہی کے کسی شخص کو سخت آواز سے نہ  
پکارتا تھا۔

### ملک نائب کا اپنے عمل سے محاسبہ کرنا

فیروز شاہ نے ملک نائب کو بے شمار شریط طور جائیگر عطا فرمائے تھے اور ملک نائب  
نے ان مقالمات پر اپنے خاص مقطوعہ دار مقرر کئے تھے۔

اگر کوئی مقطوعہ دار حاضر ہوتا تو ملک مذکور اپنے خیل خانہ کے عمدہ داروں کو حکم  
دیتا کہ اس مقطوعہ دار سے حساب لیں۔

عمل حکم کی تعقیل کرتے اور اگر مقطوعہ دار کے ذمہ رقم واجب الادا نہیں تو ملک  
نائب حکم دیتا کہ اس شخص کے سر پر سے دستار اتاری جائے۔

مال کم ہوتا یا زیادہ یہ امیری کی کہتا تھا کہ اس شخص کے سر سے دستار اتار لو۔  
اس زمانے میں یہ جملہ عام طور پر رائج تھا یہاں تک کہ کم سن لڑکے طفلانہ بازی  
میں بھی اپنے حریف سے یہی کہتے تھے کہ میں تیرے سر سے دستار اتار لوں گا۔

ملک مذکور بھی یہ جملہ ادا کرتا اور کہتا کہ دستار سے انسان کے سر کی عزت ہے  
اگر دستار سر سے اتر گئی تو یہ سمجھنا چاہئے کہ اس کا سر قلم ہو گیا۔

ملک مذکور اس طرح اس شخص کی الہانت کرتا اور اس کی دستار اپنے کارکن کے  
حوالے کر دیتا۔

اس واقعہ کے بعد یہ مقطوعہ دار جب کبھی کہ ملک نائب کے روپ و آتما تو پرہمنہ سر

آتا اور ملک مذکور اس کو اس حال میں دیکھ کر نگاہ پنچی کر لیتا اور کہتا کہ یہ شخص کس درجہ بے شرم ہے اس کی سمجھ میں یہ نہیں آتا کہ جب اس کے سر سے پکڑی اتر گئی تو اس کی عزت کیا باقی رہی۔

جب یہ مقطعہ دار چند بار اسی طرح ملک مذکور کے رو برو آتا تو ملک نائب اپنے ملازمین کو حکم دیتا کہ اس شخص کی دستار اس کو واپس کر دیں اور بقیہ رقم میں سے جس قدر ممکن ہو اس سے واپس لیں اور بقا میں جونہ وصول ہو اس کو معاف کر دیں۔ ظاہر ہے کہ یہ امور ملک مذکور کی پاکیزہ نفسی پر ولالت کرتے ہیں۔

### ملک بار بک کی اسلام پرستی

ایک مرتبہ نبیت عمدہ کپڑا ملک مذکور کے رو برو پیش کیا گیا ملک نائب کو یہ جامہ بیجد پسند آیا اور اس نے حکم دیا کہ اس کپڑے کا خود اس کا لباس تیار کریں لیکن خیاط نے اندازہ کرنے کے بعد عرض کیا کہ کپڑا کم ہے اور امیر کا لباس اس میں تیار نہیں ہو سکتا۔

امیر مذکور نے جواب دیا کہ میرالباس نہیں ہو سکتا تو یکتا جامہ تیار کریں۔ ظاہر ہے کہ جب پیرا ہن نہ ہو سکتا تو یکتا کیونکر تیار ہو گا، اس لئے کہ یکتا میں پیرا ہن سے زیادہ کپڑا خرچ ہوتا ہے۔

ملک نائب کی خیر طلب فطرت کا یہ حال تھا۔

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے صحیح فرمایا ہے کہ بیشتر اہل جنت بھولے ہوں گے۔ اس ارشاد مبارک کے بوجو جب ملک نائب بھی اسی گروہ میں داخل تھا۔

دوسری صفت خیر اس امیر کی یہ تھی کہ ملک بار بک وجہ معاش میں ایک دانگ بھی زیادہ نہ طلب کرتا تھا بلکہ اگر اس کا کوئی خیر اندیش، درمانہ و لاچار ہو جاتا تو ملک نائب اس امیر کو اپنے صرف خاص سے رقم ادا کرتا تھا۔

یقین ہے کہ فیروز شاہ کے عہد حکومت میں اس طرح کے پاک طینت حضرات بقید حیات تھے، صرف یہی ایک امیر ایسا نہ تھا جو اس عظمت و شان کا ہو بلکہ تمام امراء دوست ایک ہی رنگ میں رنگے ہوئے تھے اور ایک دوسرے سے فائق و عالی مرتبہ نظر

آتے تھے۔

ملک نائب نے فیروز شاہ سے قبل وفات پائی، لیکن جب تک زندہ رہا بادشاہ کی ہوا خواہی و خیر انسی میں ثابت قدم رہا۔  
اس امیر نے نہ کسی شخص کی بادشاہ سے شکایت کی اور نہ خاص و عام کسی فرد کو کبھی نقصان و آزار پہنچایا۔

سبحان اللہ عمد فیروز شاہی کے برکات کا اندازہ ہو سکتا ہے جس میں اس طرح کے باحشمت و باعزت و رفت و رفعت بزرگان اولیاء صفت بر سر کار تھے۔

## نوال باب

### ملک ملوک الشرق عمادالملک شبیر سلطانی

عمادالملک کا اصل نام شبیر تھا اور یہ شخص ہمیشہ بادشاہ کا بھی خواہ و اطاعت گزار رہا۔ اس کے خاندان کے مطابق روایات مختلف ہیں۔ بعض اشخاص کا بیان ہے کہ عمادالملک فیروز شاہ کی والدہ کو جیزیر میں ملا تھا۔ جب پہ سالار جنوب نے بادشاہ کی ماں سے عقد کیا تو شاہ کی والدہ کے پدر گرامی نے عمادالملک کو اپنی دختر کے جیزیر میں دیا۔

بعض اشخاص روایت کرتے ہیں کہ بادشاہ کی والدہ کو بے شمار جیزیر ملا تھا، چند روز کے بعد بادشاہ کے والد ماجد نے اس جیزیر کا ایک حصہ فروخت کر کے عمادالملک کو خریدا۔ بعض مورخین کا خیال ہے کہ فیروز شاہ نے اپنے جلوس کے بعد سلطان قطب الدین کی دختر سے جو بیوید حسین و جمیل و نیز دیگر محاسن سے آراستہ تھی عقد کیا اور عمادالملک اسی بیگم کا غلام تھا۔

بیگم نے عقد کے بعد عمادالملک کو بادشاہ کو بخش دیا۔

مختصر یہ کہ عمادالملک فیروز شاہ کا قدیم بندہ اور دیرینہ غلام تھا اور سب سے قبل جو شخص کہ فیروز شاہ کی ملک میں داخل ہوا وہ عمادالملک تھا اور فیروز شاہ کی تخت نشینی کے بعد سب سے پہلے جس شخص کو عمدہ ملا وہ عمادالملک تھا جیسا کہ مورخ عفیف جلوس فیروز شاہی کے مقدمہ میں ہدیہ ناظرین کرچکا ہے۔

غرض کہ عمادالملک بے حد عاقل و دانا و یگانہ روزگار غلام تھا جو ہمیشہ بادشاہ کی خیر خواہی کا دم بھرتا اور فیروز شاہ اپنے اس غلام سے ہمیشہ اسرار ملکی بیان کرتا اور عمادالملک جواب باصواب ادا کرتا تھا جو ہمیشہ فیروز شاہ کو پسند آتے تھے۔

عمادالملک کے تقرب کا یہ حال تھا کہ محل و غیر محل ہر موقع پر بادشاہ کے پاس جاتا تھا اور ہر قسم کی گفتگو کرتا تھا۔

عمادالملک جس شخص کو چاہتا تھا جائیگر دلوا دیتا تھا اور جس شخص کا بادشاہ کے روپرو ذکر کرتا اس کا نام لیتے ہی فیروز شاہ اس شخص کو بغیر کسی پس و پیش کے جائیگر یا پر گنہ عطا کرتا تھا۔

جس شخص کو عمادالملک اس کے عمدہ سے معزول کرانا چاہتا تو بادشاہ کے سامنے اس کا نام لے لیتا، فیروز شاہ اس شخص کو معزول کر دیتا۔

عمادالملک پانچ ہزار جرار سواروں اور نام دار پسلوانوں کا مالک تھا اور اکثر خانان و ملوک بادشاہی حکم کے مطابق اس کے لشکر میں داخل اور اطاعت گزار تھے۔

بے شمار پر گئے اور جائیگریں عمادالملک کے بھی خواہوں کے لئے مقرر تھیں اور عمادالملک فیروز شاہی فوج کا افسر تھا اور اپنے حشم و فوج کی بہتری کے لئے بے شمار کوشش کرتا تھا۔

یہ شخص کسی فرد پر بھی ذرہ برابر ظلم نہیں کرتا تھا اور کسی وقت کسی شخص کی شکایت بھی بادشاہ سے نہیں کرتا تھا اور ہمیشہ اپنے لشکر کو تازہ دم رکھتا تھا۔

سبحان اللہ عمد فیروز شاہی کا کیا مبارک زمانہ تھا جس میں تمام خانان و ملوک نیک نیت خوش خلق و صاحب امانت تھے اور ہمیشہ خلقت خدا کو فائدہ و آرام پہنچانے میں مصروف رہتے تھے، اور یہ تمام امانت و دیانت کا سرچشمہ خود بادشاہ کی ذات تھی جس نے تمام ملوک و امراء کو اپنی صفات میں رنگ دیا تھا۔

ظاہر ہے کہ ہر زمانے میں جو روشن بادشاہ زمانہ اختیار کرتا ہے اور جس رنگ میں بادشاہ جلوہ گری کرتا ہے تمام رعایا اسی رنگ میں رنگی ہوئی نظر آتی ہے اور اسی روشن پر گامزن ہوتی ہے، چونکہ فیروز شاہ نے علم و جود و سخا کو اپنا شعار بنایا اس لئے اس کے عمد حکومت میں تمام ارکان دولت اعوان سلطنت علم و کرم کی مجسم تصویریں بن گئے۔

## روش زندگی

عمادالملک بے شمار دولت و مال کا مالک تھا۔

معتبر اشخاص نے مجھ سے بیان کیا ہے کہ ایک مرتبہ عمادالملک کی دولت نقد رکھنے کے لئے ٹاث کے تھیلوں کی ضرورت ہوئی اور اسی زمانہ میں ایسے ایک تھیلے کی قیمت چار جیتل مقرر تھی۔

ان تھیلوں کے خریدنے میں دو ہزار پانچ سو تنگے صرف ہوئے۔

مقدمہ اس روایت یہ ہے کہ اس امیر کے پاس اس قدر رقم نقد موجود تھی جس کے رکھنے کے لئے دو ہزار پانچ سو روپیہ کے تھیلوں کی ضرورت پیش آئی۔

عمادالملک کے عمال نے اپنے آقا کے رو برو حساب پیش کیا اور عمادالملک نے یہ دیکھ کر کہ دو ہزار پانچ سو تنگے تھیلوں کی خریداری میں صرف ہوئے اپنے عمال سے کہا کہ خزانہ تھیلوں میں جمع کرنے کی حد سے گزر گیا، اب اس کی صورت یہ ہے کہ کنوئیں کھدوائے جائیں اور ان میں یہ خزانہ جمع کیا جائے، چنانچہ بعد میں ایسا ہی کیا گیا۔

واضح ہو کہ خود پادشاہ کے خزانہ میں مقداری مال موجود رہتا تھا اور اس کی وجہ یہ تھی کہ فیروز شاہ نے تمام ملک امراء و ملوک کو تقسیم کر دیا تھا اور مال مقررہ ہر سال بیت المال پہنچتا تھا۔

غرض کہ عمادالملک کا خزانہ بے حد معمور تھا اور باوجود اس کے کہ ہمیشہ مال جمع کرنے میں کوشش رہتا تھا۔ سلطان محمد کے عمد حکومت میں جو شور و فساد ہوا وہ اسی مال کے لئے تھا۔

مختصر یہ کہ یوں تو اکثر خانان و ملوک عمد فیروز شاہی بے حد مالدار تھے لیکن عمادالملک کے مقابلے میں کسی امیر کے مال و متاع کے کچھ وقعت نہ تھی بلکہ یہ کہنا مبالغہ نہ ہو گا کہ عمد و زمانے میں گسی خان و ملک خزانہ میں اس قدر مال و متاع نہ تھا۔

خزانہ کا معائضہ

نقل ہے کہ عادالملک کے خزانہ میں تیرہ کروڑ تنگے جمع تھے اور بلو جو داں کے یہ امیر مال جمع کرنے کی فکر میں سرگردان رہتا تھا۔

عادالملک راپری کا جاگیہ دار تھا اور اپنی جائداد کے اضافے بہتر بنانے کی کوشش میں سرگرم رہتا تھا۔

عادالملک کے خوف سے دیوان وزارت کے عمال ملک مذکور کے اقطاعات کے محاسبہ سے گریز کرتے تھے۔

چند سال کے بعد محاسبہ کیا گیا اور ایک معتقدہ رقم اس امیر کے ذمہ واجب الادا قرار پائی۔

دیوان وزارت نے بادشاہ کو حقیقت واقعی سے آگاہ کیا اور فیوز شاہ نے فرمایا کہ شیرا کے اور میرے مال میں کوئی فرق نہیں ہے۔

عادالملک کو عدم ہوا کہ بادشاہ نے معروضہ پر یہ جواب دیا تو اس نے فیوز شاہ کے حضور میں اپنے مال و ممتلئے ایک فرست پیش کی۔

بادشاہ نے وہ فرست ملاحظہ فرمایا کہ زبان سے کچھ نہ فرمایا اور لفظ عادالملک کو والپس کر دیا تو سرے روز صبح کو بادشاہ محل بارہ میں تشریف فرمایا ہوا اور عادالملک نے ایک کروڑ کامال تھیلوں میں بھر کر بادشاہ کے حضور میں حاضر کیا۔

بادشاہ نے فرمایا کہ شیرا تو کیا لایا ہے؟ عادالملک نے عرض کیا بندہ درگاہ ملاز میں حضرت کے لئے رقم علوفہ لے کر حاضر ہوا ہے۔

ہر چند بادشاہ نے اس مال کے لینے سے انکار لیکن عادالملک کے اصرار و عاجزانہ معروضہ پر آخر میں مجبور ہو کر فرمایا کہ شیرا کی تمام املاک میری ملک خاص ہے یہ ایک کروڑ کی رقم خزانہ سلطنت میں داخل کی جائے بلکہ مقبول عطردار کے پروردگاری جائے۔

شایی حکم کی تعییل کی گئی اور یہ رقم مقبول عطردار کو دے دی گئی۔

جس وقت بادشاہ کے سیر و شکار کے اخراجات میں کمی ہوتی تھی تو خان چہاں اس

رقم میں سے حسب ضرورت روپیہ بادشاہ کے حکم سے لے لیتا اور بعد کو جب اقطاعات میں سے رقم وصول ہوتی تو مقبول عطردار کا قرض ادا کرو رہتا تھا۔

جب تک کہ فیروز شاہ بقید حیات رہا اس ایک کروڑ مال میں سے ایک حصہ بھی صرف نہ ہوا۔

### عمادالملک و خان جمال کے تعلقات

فیروز شاہ کے آخر عہد حکومت میں عمادالملک ضعیف و کمزور ہو گیا تھا اور اس کے تمام اعضاء میں فتو راقع ہو گیا تھا اس لئے اس زمانے میں جب بادشاہ سیر کے لئے جاتا تو عمادالملک کو شر میں چھوڑ جاتا تھا، ملک مذکور بعض اوقات فیروز آباد کے کوشک میں قیام کرتا تھا اور زیادہ تر اپنے خاص مکان میں زندگی بسر کرتا تھا۔

عمادالملک کے برآمد ہوتے ہی خان جمال اگرچہ مند ہی پر بیٹھا ہوتا سروقد تعظیم کے لئے کھڑا ہو جاتا اور بے حد تعظیم و توقیر کرتا تھا اور عمادالملک کی حاجب برآری میں ذرہ برابر بھی تاخیر نہ کرتا تھا۔

عمادالملک بھی خان جمال کی بے حد تعظیم و توقیر کرتا اور اس کے ہاتھ پر تکمیل کر کے لطف و محبت کی باتیں کرتا تھا۔

فیروز آباد میں عمادالملک و خان جمال کے مکانات باہم متصل تھے اور خان جمال کا گزر ہمیشہ عمادالملک کے در سے ہوتا تھا۔

جس وقت خان جمال وزارت کے لوازمہ کے ساتھ سوار ہوتا تو قبل اس کے کہ عمادالملک کے دروازے کے سامنے پہنچے اپنے ملازمین سے کہتا کہ عمادالملک کے دروازے کے رو برو ڈھول اور شہنشاہ بجائیں ممکن ہے یہ امر عمادالملک کو ناگوار ہو۔

اعیاد کے زمانے میں خان جمال بادشاہ کی عدم موجودگی میں اپنے مکان سے سوار ہوتا اور عمادالملک کے مکان پر پہنچ کر کھڑا ہو جاتا۔

عمادالملک اپنے مکان سے باہر آتا اور ہر دو امیر مرد و محبت کی گفتگو کرتے ہوئے

عیدگاہ کو جاتے تھے، اس موقع پر خان جہاں علاؤالملک کا پاس و لحاظ کرتا اور اپنے سر سے پتھر کو دور کر دیتا تھا اور باوجودیکہ بے شمار ارباب چشم، خان جہاں کے ہمراہ ہوتے تھے لیکن یہ امیر صرف علاؤالملک کے اور کسی طرف متوجہ نہ ہوتا تھا۔

### غلاموں کا آزاد کرنا!!

علاؤالملک جب بوڑھا ہوا اور اس کے تمام اعضاء ضعیف ہو گئے تو اس نے سب سے پیشتر فیروز شاہ سے اپنی آزادی کا پروانہ لکھوا�ا اور اس کے بعد اپنے زر خرید چار ہزار غلاموں کو جو عیال دار تھے آزاد کیا اور ہر عیال دار غلام کو اس کے ضروریات زندگی کے لئے مال و دولت عطا کی تاکہ یہ اشخاص معاش کی وجہ سے پریشان خاطر نہ ہوں۔

اس واقعہ کے قلیل مدت کے بعد علاؤالملک نے وفات پائی۔

سبحان اللہ جس طرح سلطان محمد کے امرا و ملوک نے بادشاہ مرحوم کی زندگی میں سفر آخرت کیا اسی طرح فیروز شاہ کے تمام اعیان سلطنت و ہوا خواہ امراء نے بادشاہ کی جناب میں رحلت کی اور ان تمام امراء کی وفات کے بعد خود بادشاہ نے روپہ جنت کی راہ لی۔

علاؤالملک نے وفات پائی اور بادشاہ نے یہ فرمایا کہ شبیرا کا مال میرا مال ہے اس کے اندوختہ بارہ کروڑ میں سے نو کروڑ کی رقم خود لی اور تین کروڑ میں اس کے فرزند ملک اسحاق اور اس کے دامادوں اور فرزندان مبتینی اور غلاموں کو عطا فرمائی۔

ملک اسحاق خود بے حد دولت مند تھا اور اپنے والد کے خزانے کا محتاج نہ تھا۔

اس امیر کے خزانے میں علاوہ دیگر رقم کے چار ہزار قبائلے زردوڑی دو ہزار بند سفید و بند زر کمر موجود تھے۔

سبحان اللہ، ان امراء نے اس قدر مال جائز و ناجائز ہر طریقے پر جمع کیا اور چھوڑ کر آخرت کا سفر کیا جہاں ان کو اس مال کا حساب دینا ہو گا۔

جن حضرات نے کہ دنیا کی جانب میل نہ کیا اگرچہ بہ ضرورت کچھ اندوختہ بھی کر سکتے تو اس کو دوسروں کے لئے وقف کر دیا۔

عمادالملک کی وفات کے بعد اس کے فرزند ملک احراق کو عہدہ و خطاب عمادالملک  
عطایا ہوا۔

سوال باب

## ملک سید الحجاب

ملک سید الحجاب کا اصل نام معروف تھا اور یہ امیر اور اس کا پدر دونوں افراد حضرت شیخ نظام الدین محبوب اللہی رحمۃ اللہ علیہ کے مرید تھے۔  
معترض اشخاص نے سورخ عفیف سے بیان کیا کہ جس روز سید الحجاب پیدا ہوا اس کا باپ اسی روز اس کو لے کر حضرت محبوب اللہی کے حضور میں حاضر ہوا۔  
جناب شیخ اس وقت وضو فرمائے تھے سید الحجاب پر نظر ڈالتے ہی حضرت نے ارشاد فرمایا کہ خواجہ وحید اس معروف دوچال و مشہور عالم و عالیان کو اور قریب لاو۔  
حضرت کے حکم کی تعمیل کی گئی اور جناب شیخ نے ازراہ شفقت قدرے آب وضو اس فرزند کے منہ میں ڈالا۔

خواجہ وحید کا منتشر یہ تھا کہ حضرت شیخ مولود کا نام رکھیں، چونکہ جناب شیخ کی زبان مبارک سے لفظ معروف نکلا اس خواجہ وحید نے مولود کو اسی نام سے موسم کیا۔  
ملک نذکور بے حد متقد و مرد صالح و دیانت دار تھا۔

اس امیر نے معمولی افراد کی طرح خانہ کعبہ کا حج کیا اور ہمیشہ مثل عقلائے عالم کے مہمات کو طے کرتا تھا۔

یہ امیر عقل و فراست و فضل و کمال میں اپنی نظریہ رکھتا تھا اور ہمیشہ دربار شاہی کا بہترن رکن رہا۔

یہ شخص سلطان محمد کے عہد میں عماد الملک کا پیشوای تھا اور عہد فیروز شاہی میں اس کو سید الحجاب کا خطاب عطا ہوا۔

فیروز شاہ باوجود اپنی عقل و دانش کے کارہائے مملکت میں سید الحجاب سے مشورہ کرتا تھا۔

اگر اس امیر سے بادشاہ کسی وجہ سے ناراض ہوتا اور چند روز اپنے حضور میں نہ  
حاضر ہونے دیتا تو ملک مذکور دونوں وقت درگاہ سلطانی میں بلا ناغہ حاضر ہوتا۔

دو تین روز کے بعد بادشاہ اس کو یاد کرتا اور یہ فرماتا کہ میری گفتگو اور میرے  
کلام کے رمز و اشارات سوا معروف کے دوسرا شخص نہیں سمجھ سکتا۔

سبحان اللہ، اس امیر کی خیر پرستی کا کیا کہنا جس نے بے شمار اشخاص کو بادشاہ کے  
نچھے غصب سے رہائی دلوائی اور اکثر افراد کو اپنی فراست و عقل سے فکر معاش سے  
آزاد کیا۔

جب کبھی کہ بادشاہ کسی شخص پر ناراض ہوتا اور اس کو برے الفاظ سے یاد کرتا تو  
سید الحجاب حتی الامکان اس شخص کے حق میں کلمات سبک کرتا اور اگر اس کو کسی  
طریقے پر معلوم ہو جاتا کہ بادشاہ اس شخص سے راضی نہ ہو گا تو یہ امیر کلمہ خیر نہ کہہ  
سکتا تو نہایت ہوشیاری کے ساتھ خاموش رہتا تھا۔

شرکی تمام خلقت اس امیر کی ممنون احسان تھی۔

اگر ملک مذکور کسی شخص کا ذکر کرنا چاہتا تو عمدہ حیلے و بہانے سے کرتا اور اس  
شخص کو سرفراز کرتا اور اس کی حاجت برآری کر دیتا تھا۔

معتبر روایت ہے کہ ایک روز ایک بے نو فقیر جو بے رو زگار تھا ملک مذکور کی  
خدمت میں حاضر ہوا اور سید الحجاب سے اپنے درد دل کو بیان کیا۔

اس بے نو نے عرض کیا کہ میں چند لڑکیوں کا باپ ہوں لیکن نادار و مفلس ہوں،  
میرے پاس روپیہ نہیں کہ ان کے کارخیر سے بسکدوش ہوں خدا و رسول کے لئے  
میری دشیگری فرمائیں تاکہ میں اس بار سے نجات حاصل کروں۔

ملک سید الحجاب نے کہا کہ تم پانچ سیر گندم پاک و صاف کرلو اور اپنی دستار میں  
لے کر بادشاہ کی گذرگاہ پر کل کھڑے رہو اور خدا کی عنایت و میرانی کے امیدوار رہو  
کہ وہ تمہارے حق میں کیا حکم صادر فرماتا ہے۔

اس فقیر نے ایسا ہی کیا اور فیروز شاہ کی سواری کے وقت گندم ہاتھ میں لے کر  
کھڑا ہوا۔

ملک مذکور کی نظر اس فقیر پر پڑی اور فوراً "اس فقیر کی طرف دوڑا اور گندم اس

کے ہاتھ سے لے کر بادشاہ کے حضور میں پیش کئے اور عرض کیا کہ یہ فقیر کرتا ہے کہ میں نے اس گیوں کے ہر دانہ پر ایک بار سورہ اخلاص و م کیا ہے اور یہ گندم بادشاہ کے لئے لے کر حاضر ہوا ہوں۔

بادشاہ نے اپنی خوش اعتمادی کی بناء پر جو اس کو فقراء سے حاصل ہے اور ہمیشہ ان کو اپنا پشت پناہ خیال کرتا ہے، سید الحجاب کے ہاتھ سے گندم لئے اور ان کو آنکھوں سے لگا کر حکم دیا کہ یہ گندم ہمارے مطبخ میں پہنچا دیئے جائیں تاکہ ان سے میرے کھانے کے لئے چپاتیاں پکائی جائیں۔

اس موقع پر ملک مذکور نے عرض کیا کہ یہ شخص چند لڑکیوں کا باپ ہے اور اس کے پاس کچھ نہیں ہے۔

بادشاہ نے حکم دیا کہ شر کے عشور و زکوٰۃ میں سے ایک شنگ روزانہ اس شخص کے لئے مقرر کیا جائے۔

غرض کہ سید الحجاب اس صفات کا امیر تھا کہ اس نے اکثر افراد کو بادشاہ سے جاکریں دلوادیں اور بعض کی مدد معاشر مقرر کرائی۔

مختریہ کہ ملک مذکور ایسا عالی صفات ندیم دوسرا مشکل سے دستیاب ہو سکتا ہے۔ یہ امیر بادشاہ پر اس قدر حاوی ہو گیا تھا کہ جو یہ کرتا بادشاہ اس کی بات کو پسند کرتا تھا اور اس قدر بادشاہ کا مزاج شناس تھا کہ اس کی ہر گفتگو بادشاہ کی مرضی کے موافق ہوتی تھی۔

سبحان اللہ سید الحجاب کی عمدہ خصائص کا کیا ذکر کیا جائے کہ جو شخص ایک مرتبہ بھی اس امیر کے حضور میں حاضر ہوا اور اس کو اپنی حاجت برآری کا وسیلہ بنایا وہ اپنے مقاصد میں کامیاب ہوا۔

ملک مذکور حاجت مندوں سے ان کی حاجت برآری کے بعد بطور شکرانہ کچھ وصول کرتا تھا اور بادشاہ اس امر سے آگاہ ہو کر کچھ نہ کرتا تھا اور خاموش رہتا تھا۔

ملک مذکور دربار سے واپس ہو کر اپنے مکان آتا اور عبادتِ الہی میں مشغول ہوتا۔ اوقات دربار کے بعد یہ امیر کتب تفاسیر کے مطالعہ میں اپنا وقت صرف کرتا تھا اور ہمیشہ غذا و لباس کے بارے میں بے حد اختیاط کرتا تھا اور شب و روز اس امر میں سعی

بلیغ کرتا تھا کہ وجہ معاش میں کوئی خرابی نہ واقع ہو۔

اگرچہ یہ مسلمہ ہے کہ لقمہ حلال دنیا میں کم میر آتا ہے لیکن علمائے شریعت و ارباب طریقت نے فرمایا ہے کہ قرض حسنے سے لقمہ حلال دستیاب ہو سکتا ہے۔

ملک سید الحجاب ہمیشہ قرض حسنے سے وجہ معاش کی ضوریات کو پورا کرتا اور غیر مشروع لباس سے قطعاً پرہیز کرتا۔

یہ امیر تمام پسندیدہ صفات و خصائص کا مجموعہ تھا اور ارکان فیروز شاہی سے مزاح کرتا اور حنفی اگلیز گفتگو کر کے ہر شخص کو خوش کرتا تھا۔

فیروز شاہ کو سید الحجاب کے کلمات طراحت بے حد پسند آتے اور بے شمار افراد کو جن پر بادشاہ غنیض و غصب کرتا سید الحجاب اپنی طراحت و خوش طبی سے بادشاہ کو ان سے بار و گر خوش کر دیتا تھا۔

اس امیر نے تمام چھ سالہ دور حکومت میں بادشاہ کی مصاحبۃ کے فرانٹ بخوبی انعام دیئے اور بادشاہ سے قبل وفات پائی۔

## آن ج

ایڈیٹر: اجمل کمال

316 میسہ شی مال۔ عبداللہ ہارون روڈ، صدر کراچی 74400



کتابی سلسہ

دنیا زاد

مدیر: ڈاکٹر آصف فرقہ

155/B بلاک نمبر 5 گلشن اقبال، کراچی



ماہنامہ بدلتی دنیا کراچی

ایڈیٹر: ہدایت حسین، جوانش ایڈیٹر: پروفیسر ریاض صدیقی  
رابطہ آفس: 513 یونی شاپنگ سینٹر عبداللہ ہارون روڈ صدر، کراچی



## سنگت

چیف ایڈیٹر: عبداللہ جان جمالی دینی

اسٹنٹ ایڈیٹر: شاہ محمد مری

مری لیب۔ فاطمہ جناح روڈ، کوئٹہ



مزدور جدوجہد

ایڈیٹر: شعیب بھٹی

جدوجہد سینٹر۔ 40 ابیث روڈ، لاہور



## جفاش

ایڈیٹر: تو قیر چفتائی  
رمپا پلازہ - ایم اے جناح روڈ، کراچی



## عوامی منشور

چیف ایڈیٹر: طفیل عباس  
ایڈیٹر: ذکی عباس  
261-C/II سینٹرل کمرشل انریزا  
طارق روڈ پی ای سی انجیس، کراچی



## طبقاتی جدوجہد

ایڈیٹر: منظور احمد  
105 منگل میشن سینئنڈ فلور رائل پارک  
کلشی چوک، لاہور - فون: 6316214



## ماہنہ اولیٰ اخبار روڈ او

گران اعزازی: ڈاکٹر انعام الحق جاوید  
734-اسٹریٹ 102-G-9، اسلام آباد  
فون: 252899



## ماہنامہ نوائے انسان

مدیر: شیراز راج

- گارڈن بلاک گارڈن ٹاؤن لاہور

زیر اہتمام: ڈیکھ کریمک کمیشن فار ہیومن ڈولپمنٹ

فون: 5869042-5864926



## ماہنامہ سو شلسٹ کراچی

زیر ادارت: زین العابدین، ریاض احمد، محمد عامر

سرتاج خال، محمد ندیم، امام شامل، ہارون خالد

پتہ: پی او بکس، نمبر 8404 کراچی



## تحریر

علمی و ادبی کتابی سلسلہ

ترتیب: رفق احمد نقش

پیشکش: ڈاکٹر محمد یوسف سیمن

زیر اہتمام: 115-116 جمنا داس کالونی میرپور خاص

رابطہ کے لئے: A-87 بلاک این شہلی ناظم آباد، کراچی



# U.M.

## ENTERPRISES

WE ARE A GROUP OF COMPANIES ENGAGED IN DIVERSIFIED FIELD OF IMPORTS, EXPORTS TRADING AND DISTRIBUTION. OUR BUSINESS PARAMETERS INCLUDE ACQUISITION AND TRANSFER OF TECHNICAL KNOW HOW, LICENSING AND FRANCHISE OF ANIMAL HEALTH, MEDICINES, FOOD, FEED AND PHARMA INGREDIENTS, ADDITIVES, RAW MATERIALS, VITAMINS, CONCENTRATES AND PREMIXES, HERBAL AND ARYUVEDIC MEDICINES AND AGROCHEMICALS. WE HAVE OFFICES IN MAJOR TOWNS OF PAKISTAN WITH DISTRIBUTION NETWORK IN THE COUNTRY.

Office: 18-C, 3<sup>rd</sup> Floor, Dolmen Estate Bldg,  
Block 7-8, Shaheed-e-Millat Road,

Karachi - 75350, (Pakistan)

Tel: (92-21) 4527833, 4557249

Postal Address: City P.O.Box No : 6416,  
Karachi - 74000, (Pakistan)

# Gonadil - f capsules

***Add that Great Feeling to Life...***

An Innovative combination of Natural,  
Non-hormonal, Highly Effective and Safe  
compound with Specific Nutritional Ingredients in  
an appropriate therapeutic dose

*...Ensures to enhance vigour and vitality*

**Further information available upon request.**

*We care for your health*

**GETZ PHARMA**

PAKISTAN (Pvt) LIMITED

30-31/27, Korangi Industrial Area,

Karachi - 74900, Pakistan

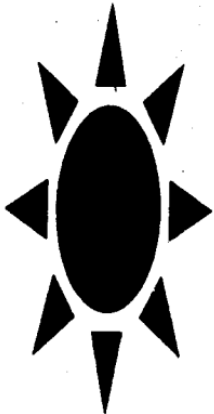
Tel: 506 3100-02, 505 7867-69

Fax: (92-21) 506 0141, 505 7592



# **Regent Plaza**

**HOTEL & CONVENTION CENTRE**



**MAIN SHAHRA-E-FAISAL, KARACHI-PAKISTAN**

**TEL: 5660611-50 (LINES) FAX: 021-5683146**

**FAX RESERVATION: 021-5687658, 021-5687202**

**DIRECT RESERVATION: 5660662**

**E-mail: rphcc@cyber.net.pk**

*With Best Compliments  
From*

**Zafar Moti Capital Securities  
(Pvt.) Ltd.**

**Cooperative Member: Karachi Stock  
Exchange (Guarantee) Ltd.**

Room 54,55, K.S.E Bldg., Stock Exchange Road,  
Ph:2410307,2415407

**Zafar Moti**

**Member: Lahore Stock Exchange  
(Guarantee) Ltd.**

Room 54, 55, K.S.E Bldg., Stock Exchange Road.  
Ph: 2410307,2415407

**Siddiq Moti**

**Member: Karachi Stock Exchange  
(Guarantee) Ltd.**

Room 54, 55, K.S.E Bldg., Stock Exchange Road,  
Ph: 2410307,2415407

سہ ماہی ”تاریخ“ پاکستان کا واحد علمی جرنل ہے کہ جو سماجی علوم پر تحقیقی مضمایں چھاپتا ہے۔ اس کے علاوہ تحقیق کے نئے زاویے کے عنوان سے ان کتابوں پر تبصرہ ہوتا ہے کہ جنہوں نے سماجی علوم میں کوئی نیا نقطہ نظر دیا ہو۔ بنیادی مأخذ کے عنوان سے عہد و سلطی کی تاریخ کے اردو ترجمے پیش کئے جاتے ہیں۔ اگر آپ اور آپ کے احباب اس کے خریدار بننا چاہیں تو مندرجہ فارم پر کر کے اس کے ہمراہ ایک سال یا دو سال کا چندہ بذریعہ منی آرڈر یا ڈرافٹ کی شکل میں ارسال کر دیں۔

---

نام :

---

پستہ :

---

چندہ براۓ ایک سال مبلغ 400 روپے بیرون ممالک سالانہ 2000 روپے

## فکشن ہاؤس

18 - مزگ روڈ لاہور

فون : 7249218-7237430  
ایمیل : lena@brain.net.pk